
8

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

Los primeros franciscanos en la Nueva España: predicación visual y fin del 
mundo1

Leonardo B. Varela Cabral2

Recibido 27/09/2024
 Aprobado 15/10/2024

Resumen: Este trabajo busca analizar los vínculos entre el pensamiento de los primeros francisca-
nos llegados a la Nueva España tras la Conquista, su metodología evangelizadora y la producción 
conjunta de objetos devocionales en el entorno de la escuela de artes mecánicas de San José de los 
Naturales. Con base en el análisis de dos bienes fabricados en este contexto, así como de diferen-
tes fuentes relativas a sus procesos de producción, incorporación, circulación e interpretación, se 
pretende obtener un mayor conocimiento acerca de la interacción entre los frailes franciscanos y 
los miembros de las comunidades indígenas que participaron en estos procesos. La hipótesis que 
sustenta esta investigación consiste en considerar la fábrica de objetos devocionales, en la escuela 
mencionada, como un ejemplo de interlocución y consenso entre los evangelizados y sus evan-
gelizadores; en contraste con visiones que perciben a los primeros como sujetos pasivos de una 
dominación colonialista. Desde la perspectiva propuesta, los bienes analizados integran, dentro de 
su materialidad y simbología, elementos tanto de tradiciones europeas como prehispánicas, res-
pondiendo por su utilización y significado a intereses y visiones del mundo que resignificaron una 
realidad compartida por americanos y europeos.

Palabras clave: Franciscanos, evangelización, imágenes, arte, interculturalidad

Abstract: This work seeks to analyze the links between the thought of the first Franciscans who 
arrived in New Spain after the Conquest, their evangelizing methodology and the joint production 
of devotional objects in the environment of the school of mechanical arts of San José de los Natu-
rales. Based on the analysis of two goods manufactured in this context, as well as different sources 
related to their production, incorporation, circulation and interpretation processes, the aim is to 
obtain greater knowledge about the interaction between the Franciscan friars and the members of 
the indigenous communities who participated in these processes. The hypothesis that supports this 
research consists of considering the factory of devotional objects in the aforementioned school as 

1. El presente texto es producto de una estancia posdoctoral realizada gracias al Programa de Becas Posdoctorales de 
la Dirección General de Asuntos del Personal Académico (DGAPA) de la UNAM, contando con la participación y 
asesoría de la Dra. Lorenza Elena Díaz Miranda, investigadora y docente de la FES-Acatlán.
2. Maestro y doctor en Historia del Arte por la Universidad Nacional Autónoma de México. Entre sus obras figuran 
La California jesuita (La Paz: Archivo Histórico Pablo L. Martínez de BCS, 2014) y Palimpsesto. Ensayos sobre arte 
rupestre (La Paz: Instituto Sudcaliforniano de Cultura, 2017).



9

El mundo indígena y el reto de la traducción

an example of dialogue and agreement between the evangelized and their evangelizers, in contrast 
to visions that perceive the former as passive subjects of colonialist domination. From the proposed 
perspective, the reviewed goods integrate within their materiality and symbolism elements of both 
European and pre-Hispanic traditions, responding through their use and meaning to interests and 
visions of the world that redefined a reality shared by Americans and Europeans.

Keywords: Franciscans, evangelization, images, art, interculturality

Introducción

Cuando en su introducción a las Tesis sobre la Historia de Walter Benjamin, el filósofo Bolívar 
Echeverría dice que la modernización capitalista “pretendía continuar, pero en el registro laico, 
lo que la ecclesia catholica había hecho bajo el registro religioso en los tiempos preparatorios de 
la modernidad: afirmar, aunque bajo el inseguro nombre de ‘Europa’, la validez de la socialidad 
abstracta y universal del intercambio mercantil”,3 incurre al menos en un par de expresiones que 
contradicen lo planteado por otros escritos del mismo autor.4 La primera de ellas, al considerar a 
la ecclesia catholica una entidad indivisible, sin tensiones internas ni transformaciones profundas, 
aparentemente a lo largo de su historia, por lo menos hasta la modernización capitalista. La segun-
da, al señalar que el fin primordial de tal ecclesia había sido, en términos generales, validar “la 
socialidad abstracta del intercambio mercantil”.

Sin duda, la historia de la orden franciscana, pero sobre todo su desempeño en la Nueva Espa-
ña durante las primeras décadas posteriores a la Conquista, cuestionan esta visión expresada por el 
filósofo marxista. Por encima de ello, las muchas transformaciones y distintas posturas expresadas 
dentro de la ecclesia catholica merecen explorarse fuera de preconcepciones ideológicas actuales. 
No obstante, incluso en ese sentido, la trayectoria de los primeros franciscanos en el centro de lo 
que actualmente es México durante el periodo virreinal bien puede articularse con el llamado del 
propio Walter Benjamin, quien considera necesario “poner en cuestión, siempre de nuevo, todos 
los triunfos que alguna vez favorecieron a los dominadores”.5 Esto, porque a su manera y en los 
términos de su época y mentalidad, los franciscanos, desde los orígenes de tal agrupación, fueron 

3. Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos, introducción y traducción de Bolívar Echeverría 
(México: Universidad Autónoma de la Ciudad de México, 2008), 19.
4. Me refiero a: Bolívar Echeverría, La modernidad de lo barroco (México: Editorial Era, 1988), donde este autor 
pondera de forma muy perspicaz el pensamiento y la actividad de los jesuitas en el entorno novohispano. El “ethos 
barroco” desarrollado por los jesuitas y analizado por Echeverría no puede tener antecedente más claro, aparte del 
pensamiento de san Ignacio, sino en la actividad y el pensamiento franciscanos.
5. Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos…, 38.



10

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

impulsores decididos de acciones orientadas a favor de los dominados y ello se reflejó de distintas 
maneras, no fácilmente reconocidas ni reconocibles, dentro del Virreinato.

Deseo dirigir hacia dicho reconocimiento esta participación: situar en los franciscanos el 
nacimiento del proyecto del clero regular en sus misiones americanas durante toda la época virrei-
nal y, al mismo tiempo, otorgar un lugar adecuado a la acción de la orden seráfica dentro de las 
sociedades indígenas oprimidas por la Conquista y sus consecuencias, buscando con ello acceder 
a una valoración, hasta donde se pueda, más amplia respecto a lo que la presencia de los segui-
dores del santo de Asís significó en tal contexto. Especialmente, me interesa elucidar el aporte de 
los franciscanos en la constitución de reductos para un diálogo cultural en absoluto abstracto y sí, 
por el contrario, ajeno a consideraciones ligadas con el intercambio mercantil. Queda fuera de este 
análisis, pero no sin vínculo con él, una reflexión más profunda –sin duda necesaria– acerca de si 
un proyecto de humanidad redimida, en palabras de Benjamin, resultará alguna vez posible dentro 
del mundo real.

1. Los franciscanos y el pensamiento milenarista

En el texto ya citado de Walter Benjamin se formula un reconocimiento al papel que tiene la teo-
logía para la concepción moderna del progreso dentro del pensamiento racionalista occidental. El 
ideal de una sociedad sin clases o, si se quiere, de una humanidad redimida encuentra sus orígenes 
–como bien señala este autor– en una visión mesiánica y utópica, la cual se remonta a la tradición 
judía, que adquiere plena expresión –vale añadir– durante el proceso de surgimiento de la orden 
franciscana y a lo largo de distintas reflexiones en el seno de la ecclesia catholica. 

La formación humanista cristiana con la cual contaban los sacerdotes franciscanos que llega-
ron en el siglo XVI a la Nueva España tenía un profundo fundamento milenarista y mesiánico que 
se remontaba al origen mismo de la orden, en el siglo XIII, para cuyos integrantes:

…entre los fines principales de su apostolado estaba la predicación de la 
Pasión de Cristo y del Juicio Final, a cristianos igual que a herejes e in-
fieles. El espíritu de milicia cristiana heredado de san Pablo no solamente 
embargó a los cruzados que amparados por el principio de la Guerra Justa 
luchaban por la reconquista de Jerusalén, también a estos humildísimos 
predicadores, quienes compartían con los primeros el anhelo de la Jerusa-
lén restaurada para el reino de Cristo: Jerusalén terrena que comprende a 
la celeste y eterna.6  

6. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo profano en el arte novohispano del 



11

El mundo indígena y el reto de la traducción

El teólogo italiano Joaquín de Fiore (1145-1202), cuya influencia en el pensamiento religioso des-
de fines de la Edad Media fue definitiva, cimentó en un audaz planteamiento los argumentos teoló-
gicos que introducían la idea del progreso dentro de la historia: desde su punto de vista existirían 
tres edades para la humanidad, cada una de ellas capaz de perfeccionar la anterior. La primera edad, 
ligada con el Antiguo Testamento e iniciada por Adán, había sido la Edad de Dios y de la sinagoga. 
La segunda edad, vinculada con la persona de Cristo como segundo Adán, el Nuevo Testamento 
y la iglesia, preparaba el advenimiento de una Edad Dorada. Ésta sería la tercera y última edad, la 
del Espíritu Santo como segundo Cristo o tercer Adán, dentro de la cual ya no sería necesaria la 
intercesión de la Iglesia, pues la manifestación o revelación directa de Dios daría lugar a un tiempo 
de perfección eterna. 7 

Tal sería la principal filiación ideológica y el sustento teórico para todos los proyectos utó-
picos desarrollados dentro de la iglesia católica: la profecía milenarista enunciada por Fiore, no 
obstante que se trataba de una corriente de pensamiento poco ortodoxa, que provocó desconfianza 
entre la jerarquía eclesiástica y cuya influencia buscaban sus seguidores disimular.8 Como resulta 
fácil advertir, al incorporar este modelo para el entendimiento del devenir histórico dentro de su 
ideario, los franciscanos se ubicaban a sí mismos dentro de la Edad de Cristo y, por lo tanto, se 
sentían obligados a preparar el advenimiento de la Revelación. 

Cabe recalcar que el mundo europeo que propició estas profecías, dentro del cual emergieron 
tanto la orden franciscana como la dominica, estaba marcado por el crecimiento de la burguesía 
y una incipiente transición desde la sociedad feudal hacia el capitalismo. En tales condiciones, la 
constitución de las órdenes religiosas mendicantes, afines al pensamiento utópico milenarista y 
con vocación por la pobreza, la vida contemplativa y el misticismo, representaron una reacción 
bastante explícita en contra de una institución eclesiástica opulenta y mundana, más ligada con el 
ejercicio del poder que con los valores originales del cristianismo. Al mismo tiempo, el siglo XIV 
vio expandirse una epidemia de peste negra que tuvo efecto sobre el auge del culto pasionario, el 
desarrollo de procesiones y todo un repertorio de prácticas expiatorias destinadas a manifestar el 
sentimiento colectivo de zozobra frente a tal estado de cosas.9

Fueron el santo dominico Vicente Ferrer y los franciscanos Bernardino de Siena y Juan Ca-
pistrano, entre otros, quienes desarrollaron una metodología para la evangelización cristocéntrica, 

siglo XVI (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Estéticas, 2011), 60.
7.  Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva España”, Historia Mexicana, 32 (1) 
(1982), 89-105, https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2617 
8. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva España”,  92.
9. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles…, 60.



12

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

dirigida a procurar un regreso a la figura del Salvador como elemento simbólico que otorgaba un 
carácter particular y distintivo a la iglesia, consiguiendo resaltar su carácter redentor, que consi-
deraba colocar en primer lugar a los pobres, los enfermos y los desprotegidos. La forma de esta 
predicación fue apocalíptica, pues al tiempo que anunciaba la buena nueva de una restauración de 
los valores originales de la Iglesia, se preveía la inminencia y cercanía del Juicio Final, y con ello el 
advenimiento de la Edad Dorada. El resultado de estas modalidades de predicación en un momento 
de crisis, cambio cultural y convulsiones colectivas, fue el crecimiento y la expansión del número 
de fieles. Multitudes acudían para escuchar el mensaje salvífico de los mendicantes (portadores 
de esperanzas metafísicas pero también anhelados efectos taumatúrgicos) recurriendo para ello 
no solo al interior de las propias iglesias, sino también a los “atrios, claustros, cementerios, plazas 
públicas y mercados”.10

Si en alguna geografía europea tuvieron eco, a inicios de la modernidad, los planteamientos 
milenaristas, utópicos y mesiánicos de Joaquín de Fiore, fue en España. El humanista italiano Mer-
curino de Gattinara (1465-1530), canciller del emperador Carlos V, dirigió a este monarca, en 1517 
(antes de su coronación) un texto exhortatorio que, con fundamento en el pensamiento joaquinista, 
instaba a Carlos para propiciar y encabezar el profetizado triunfo del cristianismo como religión 
única.11 Esta visión acerca de un Imperio Universal Cristiano recogía y sintetizaba herencias me-
dievales como la utopía de Fiore, pero también incorporaba ideas propias del Renacimiento, surgi-
das en el seno del erasmismo, como son la crítica al carácter predominantemente exterior del culto 
religioso y el desentendimiento de los sacerdotes (y la Iglesia en general) frente a los problemas 
sociales.12 

Incluso antes que Gattinara, el cardenal franciscano Jiménez de Cisneros (1436-1517), con-
fesor de la reina Isabel de Castilla y arzobispo de Toledo, había logrado promover en los territorios 
bajo el mando de los Reyes Católicos una profunda reforma destinada a transformar al clero secular, 
haciendo extensivos los valores acuñados por la orden franciscana hacia este sector preponderante 
de la iglesia institucional, de una forma tal que se moderaran los beneficios de la vida eclesiástica 
para otorgar mayor peso a sus responsabilidades. La política de Cisneros fue determinante para el 
impulso a las misiones en América, pues la razón de ser de este emplazamiento en zonas remotas 
pobladas por “gentiles” reside en las ideas apocalípticas y mesiánicas del prelado. Del mismo 
modo, consecuencia directa del influjo cisneriano fue la procuración de leyes y otros mecanismos 

10. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles…, 61.
11. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva España”…, 92. 
12. Ma. Isabel Romero Tabares, “El pensamiento erasmista. Su aportación a la cultura y sociedad españolas del siglo 
XVI”, Cuadernos sobre Vico, no. 4 (diciembre 2020), 149-166, https://doi.org/10.12795/Vico.1994.i04.09.



13

El mundo indígena y el reto de la traducción

que evitaran la esclavitud de los indios y asimismo propiciaran la inserción de los evangelizadores 
dentro de las culturas a convertir, en lugar de ejercer sobre ellas una transformación violenta.13 En 
su momento estas políticas fueron bastante innovadoras, resultado de largas y encendidas discusio-
nes que promovieron conflictos en los cuales se vieron enfrentadas posiciones distintas acerca del 
Nuevo Mundo que se deseaba construir y sus habitantes.

Para los franciscanos, activos impulsores de estas reformas, América y particularmente la 
Nueva España se presentaban como un terreno ideal e incluso providencialmente predestinado 
donde poner a prueba su modelo de una nueva Iglesia apta para instaurar formas de convivencia 
derivadas de la utopía milenarista. Ahí, según Luis Weckmann, “los frailes tuvieron la primera y 
única oportunidad de crear, en vísperas del fin del mundo, un paraíso terrestre en el cual toda una 
nación –los indígenas– estuviera consagrada a la búsqueda de la perfección cristiana y de la po-
breza evangélica”.14 El protagonismo conseguido por el clero regular en el entorno de Isabel I y 
Fernando II, así como después Carlos V y Felipe II, se tradujo en una presencia temprana y prepon-
derante de las órdenes mendicantes dentro de los territorios novohispanos. Si para los miembros 
de estas agrupaciones aquella representaba una oportunidad única para poner a prueba su proyecto 
joaquinista, para las poblaciones locales significó la posibilidad de interlocución con otros euro-
peos, cuyas intenciones eran distintas, por no decir opuestas, a las de sus conquistadores. 

2. La proximidad del otro

El talante renovador de los franciscanos no se agotaba en su visión de una Jerusalén restaurada 
que, a su parecer, resultaba posible fundar en América. Tal proyecto mesiánico, situado en nuestro 
continente, debía construir sus propios instrumentos de comunicación, pues se enfrentaba a retos y 
escenarios en buena medida inéditos. Como señala Elena Estrada de Gerlero, citada líneas arriba, 
la renovación de los discursos para la predicación había iniciado en Europa desde la Edad Media. 
Pero en el Nuevo Mundo las circunstancias eran todavía más exigentes. Por ejemplo, en la Nueva 
España la población a evangelizar durante los primeros años de la Conquista rebasaba la cantidad 
de fieles que acudían a la liturgia en cualquier ciudad europea, además de que había que conocer 
las lenguas locales y familiarizarse con sistemas de creencias totalmente desconocidos para los 
religiosos.

Un primer paso indispensable, en el cual no se podían demorar dichos evangelizadores para 

13. Alfredo Alvar Esquerra, “El Cisneros político y sus reformas y rupturas”, Archivo Ibero-Americano 79, n. 288-
289 (2019) 283-304, https://doi.org/10.48030/aia.v79i288-289.144. 
14. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva España”, 93-94.



14

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

su inserción en el ámbito recién conquistado, era el contacto y entendimiento de las particularida-
des culturales de los pueblos nativos. La orden franciscana tenía una experiencia de varios siglos 
dentro de la investigación y el registro de culturas distantes. Desde el siglo XIII, en el entorno de 
los legendarios viajes de Marco Polo, un fraile seráfico de nombre Juan del Piano Carpini había 
escrito la Historia Mongolorum, que Georges Baudot considera antecedente para un trabajo etno-
gráfico tan exhaustivo como el emprendido en el virreinato por fray Bernardino de Sahagún en 
la Nueva España y otras investigaciones similares elaboradas por cronistas de distintas órdenes 
religiosas. El también franciscano Guillermo de Rubruck, igualmente en el siglo XIII, publicó su 
descripción de las culturas más remotas en un Itinerarium ad partes orientales.15

El mismo Baudot señala la frustrada conversión de los mongoles de la corte del Gran Khan, 
los cuales finalmente se incorporaron a las filas del Islam, como acicate para el desempeño de los 
franciscanos en la Nueva España. En contraste con dichos orientales imposibles de evangelizar, 
que conformaban una sociedad estratificada con élites de una mentalidad imperialista refractaria al 
catolicismo, este autor pondera que los macehualtin constituían el grueso de la población a evange-
lizar dentro del virreinato. Tal grupo constituía un estrato social que ostentaba la virtuosa pobreza 
ensalzada por San Francisco, además de encontrarse en estado de indefensión ante sus conquista-
dores y que sobre todo dejaba ver, según los franciscanos, un estado de inocencia propicio para au-
gurar éxito en estos esfuerzos.16 Fray Jerónimo de Mendieta (1525-1604), misionero incorporado al 
territorio novohispano a mediados del siglo XVI, expresó en los siguientes términos encomiásticos 
el escenario cultural en que se desarrollaba la evangelización de los nativos:

…estaba en disposición la masa de los indios para ser de la mejor y más 
sana cristiandad y policía del universo mundo… haciéndonos padres desta 
mísera nación y, encomendándonoslos como a hijos y niños chiquitos para 
que como a tales (que lo son) los criemos y doctrinemos y amparemos y 
corrijamos, y los conservemos y aprovechemos en la fe y la policía cristia-
na.17  

15. Georges Baudot, “Los precursores franciscanos de Sahagún del siglo XIII al siglo XVI en Asia y América”, 
Estudios de cultura náhuatl, 32 (2009), 159-173, 161. https://www.revistas.unam.mx/index.php/ecn/article/
view/9251.
16. Georges Baudot, “Los precursores franciscanos de Sahagún del siglo XIII al siglo XVI en Asia y América…”, 
163-164.
17. “Carta del P. Fr. Jerónimo de Mendieta al P. Comisario General Fr. Francisco de Bustamante”, en Joaquín García 
Icazbalceta, Nueva colección de documentos para la Historia de México, reedición de R. Aguayo Spencer y A. Castro 
Leal, México, Editorial Porrúa, 1941-1944, vol.: “Cartas de religiosos de Nueva España”, t. I, p. 6.



15

El mundo indígena y el reto de la traducción

Desde cualquier punto de vista, párrafos como el anterior deben ser leídos cual fragmentos de un 
mensaje apologético y propagandístico orientado a despertar confianza en la tarea que desarrolla-
ban los evangelizadores, más que como síntoma de una percepción ingenua acerca del momento 
histórico por el cual atravesaban los propios frailes o los nativos mexicanos. Sin importar la pree-
minencia alcanzada por las órdenes religiosas o precisamente debido a tales circunstancias, existió 
una indudable tensión, que ya se ha mencionado, de los misioneros y del clero regular en su con-
junto ante las instituciones de su época y frente a la incipiente sociedad virreinal, compuesta por 
abusivos conquistadores y encomenderos. En consecuencia, la actuación de los franciscanos en tal 
escenario ha de concebirse en función del proyecto milenarista y utópico al que se encaminaban. Es 
decir, como producto de un malestar cultural distinto pero en alguna medida equivalente al de sus 
evangelizados, ya que nacía de la autopercepción de los frailes como representantes de una corrien-
te alterna y divergente del pensamiento dominante dentro de la ecclesia catholica. Esto, como ya 
se ha dicho, se remontaba a los orígenes mismos de la orden religiosa, constituía la esencia de una 
forma de concebir su papel en el mundo y condicionaba todas sus acciones y puntos de vista acerca 
de lo que debían hacer y cómo tenían que llevarlo a cabo dentro de la Nueva España, así como en 
cualquier otro lugar al que los condujese su labor evangelizadora.

Por otra parte, resulta evidente que el aparente optimismo franciscano ante dicha tarea no 
se nutría del desconocimiento de las culturas locales, sino por el contrario: reconocía en ellas la 
sofisticación que habían alcanzado durante su historia previa al contacto con Europa, al tiempo que 
percibía con claridad el desamparo en que habían quedado tras la Conquista y la necesidad que 
tenían de construir un nuevo sentido de comunidad; es decir, alguna clase de narrativa dentro de la 
cual insertar su derrota. Ello solamente podía surgir a partir de su incorporación al relato apocalíp-
tico del cual los regulares eran impulsores y dentro del que se veían a sí mismos como agentes de 
redención. El inquietante paralelismo en que se hallaban los involucrados podía considerarse una 
mera coincidencia, pero también constituir a los ojos de los frailes una prueba incontestable del 
carácter providencial de su encuentro: mientras que los joaquinistas se aproximaban y anticipaban 
al arribo del fin de los tiempos, los indios mexicanos protagonizaban de facto el abrupto final de su 
historia. En todo caso, los relojes históricos de ambos grupos humanos coincidían en un momento 
definitorio y de profunda incertidumbre, cuyo significado solo era posible elucidar de la mano de 
un entendimiento de la realidad que los incluyera a ambos y les permitiera actuar de cierta forma 
conjunta.



16

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

3. El discurso de las imágenes

Aunque fueron diversos los ámbitos dentro de los cuales los evangelizadores franciscanos y las 
poblaciones indígenas novohispanas interactuaron, produciendo distintos resultados, existe un ele-
mento en común dentro de tales interacciones. Se trata de la puesta en práctica de cierta forma de 
diálogo que contribuyó a identificar, de uno y otro lado de la ecuación, equivalencias semióticas y 
necesidades concurrentes a partir de las cuales era posible articular retazos de una realidad antigua 
y sus viejas palabras e imágenes para insertarlas dentro de un nuevo código compartido. Desde 
luego, este diálogo y sus resultados tendrían inevitablemente un carácter asimétrico, en el sentido 
de que los frailes, por más que representaran una corriente ideológica en resistencia o por lo menos 
escéptica frente a los poderes constituidos, gozaban de las ventajas que otorgaba su pertenencia 
racial y cultural al grupo dominante. Sin embargo, es un hecho que tal condición privilegiada les 
permitió actuar, al menos en el caso de los más connotados evangelizadores franciscanos, de una 
forma audaz desde su llegada a la Nueva España, aprovechando una interlocución directa con los 
indios que les facilitaba su labor en la conversión religiosa y el manejo de las lenguas locales. 
Esta actitud de los frailes no iba encaminada hacia el asentamiento de las asimetrías culturales y 
políticas frente a la población local, lo cual hubiera dificultado aún más su proyecto redentor; sino 
en sentido contrario, buscando puntos de contacto que permitieran trasladar, de manera sencilla 
y aceptable, su mensaje salvífico. Resulta imposible negar que hubo situaciones en las cuales los 
regulares optaron por la destrucción de objetos y documentos considerados propicios para la super-
vivencia de la fe pagana en los nativos, pero lo que predominó fueron otro tipo de estrategias, de 
las cuales contamos con testimonios tangibles.

De entrada, los frailes franciscanos exploraron con detalle las tradiciones, prácticas y creen-
cias prehispánicas. Tal conocimiento se orientaba, entre otros aspectos, a identificar un posible 
vínculo de las culturas locales con la historia bíblica, lo cual constituía una hipótesis atendible den-
tro del entendimiento que los religiosos occidentales tenían del mundo durante el siglo XVI. Ello 
predisponía a los religiosos para interpretar y consecuentemente traducir elementos de las creen-
cias nativas en términos aceptables para el cristianismo; o bien, ubicar semejanzas que, en sentido 
contrario, facilitaban introducir conceptos cristianos dentro del imaginario religioso de los antiguos 
mexicanos. Equivalencias expresadas, muchas veces, de forma visual dentro de los códices, en cuya 
superficie las culturas originarias guardaban memoria de sus devociones e historia. Por ejemplo, la 
caída de una pluma desde el cielo evocaba el origen de Huitzilopochtli, lo cual permitía construir 
un símil con representaciones de la Anunciación hecha a María. También sirve como muestra de 



17

El mundo indígena y el reto de la traducción

lo anterior la semejanza del glifo que representaba el “agua sagrada” para los nahuas y el símbolo 
pasionario de la sangre de Cristo, representaciones, al fin y al cabo, de un concepto equivalente. 
Estas similitudes, ya fueran claramente visibles o potencialmente susceptibles de aprovecharse, 
abundaban a pesar de las diferencias culturales y fue tarea de los evangelizadores identificarlas, así 
como hacerlas explícitas para incorporarlas en su discurso. De esta manera se construía un nuevo 
lenguaje que resignificaba símbolos cristianos dentro de un contexto novohispano y viceversa.18

La expresión de esta estrategia franciscana para producir un discurso evangelizador que in-
corporara, de manera central, el universo simbólico de las tradiciones locales se encuentra consig-
nada en múltiples maneras, imágenes y objetos pertenecientes a lo que se ha dado en llamar “arte 
cristiano-indígena”, “arte indocristiano” o –a mi juicio con mayor acierto– “arte del contacto”.19 La 
exploración de las formas, imágenes y objetos resultantes de tales procesos me parece sumamente 
relevante debido a que permite acceder a un testimonio material del trato cotidiano entre los evan-
gelizadores y sus evangelizados. De esta manera, se registran las huellas de un quehacer compar-
tido, en el que los protagonistas de un choque cultural daban paso a cierto nivel de entendimiento 
y modificación de sus maneras particulares de ver el mundo. En la producción de tales objetos e 
imágenes no solo se ubica una coincidencia o concurrencia conceptual –limitada por inevitables di-
ferencias en el modo de concebir ciertas prácticas, por ejemplo, aquellas consideradas inaceptables 
para los evangelizadores: los sacrificios humanos–, sino también una actividad de interlocución 
condicionada por ajustes, negociaciones, tensiones y experiencias compartidas, acumuladas a lo 
largo del proceso mismo de fabricación de pinturas, esculturas y otros artículos. 

Como es bien sabido, en este contexto evangelizador los franciscanos dieron prioridad a la 
fundación de escuelas para la enseñanza de artes mecánicas, como la de San José de los Naturales 
(figura 1), establecida primeramente en Texcoco y después en donde actualmente están los restos 
del antiguo convento de San Francisco en la Ciudad de México, que dirigió el fraile Pedro de Gante 
(1478-1572).20 Ya que se trataba de escuelas destinadas a promover el trabajo manual, el énfasis 

18. Pablo Escalante Gonzalbo, Los códices mesoamericanos antes y después de la conquista española. Historia de 
un lenguaje pictográfico (México: Fondo de Cultura Económica, 2010) representa una de las diversas publicaciones 
donde este investigador desarrolla una minuciosa exploración de tales procesos. 
19. Los términos “arte cristiano-indígena” y “arte del contacto” han sido utilizados por el mencionado Pablo 
Escalante Gonzalbo, por ejemplo en su trabajo “Estudios sobre el arte cristiano-indígena del siglo XVI”, Revista 
electrónica Imágenes del Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Autónoma de México, 
(15 de marzo de 2022), https://www.revistaimagenes.esteticas.unam.mx/estudios-arte-cristiano-indigena, mientras que 
la denominación “arte indocristiano” proviene de Constantino Reyes Valerio, Arte indocristiano (México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 2000). 
20. “Las dos primeras escuelas que hubo en México fueron fundadas por franciscanos y, hay que recalcarlo, éstas son 
también las primeras escuelas del Nuevo Mundo. La primera fue fundada en Tezcoco por fray Pedro de Gante el año 
1523, antes de la llegada de los Doce, la segunda fue la que organizó, en México, fray Martín de Valencia”. Robert 



18

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

de su actividad estaba puesto en la producción material y no en el registro de ideas, creencias y 
memoria colectiva –tal cual ocurriría en el ámbito de la enseñanzas de las artes liberales, dentro 
del colegio de Santiago de Tlatelolco, bajo la conducción de fray Bernardino de Sahagún– pero 
dicha producción material evidentemente no era ajena a los valores simbólicos y culturales de sus 
participantes, por lo cual los objetos ahí realizados eran igualmente portadores de ideas, creencias 
y valores diversos. Por otro lado, durante los procesos de aprendizaje y en la práctica de la pro-
ducción de objetos devocionales, los nativos mexicanos de San José de los Naturales de ninguna 
manera fueron receptores pasivos de las enseñanzas provistas por los extranjeros, sino que entraron 
en contacto con técnicas y lenguajes del arte occidental, del mismo modo que incorporaban en éste 
y su imaginería religiosa los lenguajes propios de sus propias tradiciones.

Fig. 1 Figura 1. “Organización franciscana de la evangelización”. 
Diego Valadés. Retórica cristiana (1579)

Es importante recalcar que, para estos dos grupos integrantes de la naciente sociedad novohispana 
–indígenas y misioneros pertenecientes a las órdenes religiosas–, palabras e imágenes resultaban 
indisociables. En el caso de los nativos de Mesoamérica, sus escrituras se componían por signos 

Ricard, La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los métodos misioneros de las órdenes 
mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 a 1572 (México: Fondo de Cultura Económica, 1947), 321. 



19

El mundo indígena y el reto de la traducción

gráficos clasificables dentro de la categoría de los pictogramas, es decir, “signos de la escritura de 
figuras o símbolos”:21 imágenes que aluden a conceptos, objetos o palabras, y cuya naturaleza en 
tanto representaciones visuales resulta sumamente evidente. Esto, a diferencia de lo que ocurre con 
nuestros abecedarios y otros signos lingüísticos de los que disponemos, cuyo carácter es más bien 
abstracto y respecto a los cuales su forma material resulta de menor importancia, prevaleciendo 
en cambio su componente intelectual. Sin embargo, para los religiosos europeos, como dentro de 
la oratoria sagrada hispánica, los discursos también provocaban imágenes y las imágenes debían 
ser complementadas mediante el uso de palabras. El historiador Antonio Rubial afirma al respecto:

De acuerdo con las normas de la retórica, sermón y pintura forman una in-
ventio en la cual se entrecruzan una serie de redes conceptuales. La retóri-
ca, en ambos, se mueve a partir de un concepto del conocimiento que poco 
tiene que ver con el empirismo científico y que se relaciona más bien con 
el descubrimiento de interacciones simbólicas entre los objetos pintados y 
las palabras con las que se les describe.22

Aunque adscritas a tradiciones diversas y en más de un sentido confrontadas por el contexto his-
tórico en que entraron en contacto, un punto en común fundamental dentro de la oratoria sagrada 
hispánica y la prehispánica era su relación con elementos visuales que otorgaban pleno sentido 
a conceptos complejos, volviéndolos accesibles. Es decir, un pensamiento simbólico cuya peda-
gogía implicaba la traducción de manera visible y sensible de las ideas, para construir el diálogo 
intercultural al que se hace referencia. Por otro lado, aunque resulta un tanto reiterativo y acaso 
lugar común insistir en los efectos de las imágenes dentro de la oratoria religiosa y por tanto su 
efectividad como instrumentos comunicativos, no se puede dejar sin mencionar este factor. Como 
dice el franciscano Diego Valadés (1533-1582), “las cosas que se ven mueven con más fuerza las 
potencias del hombre”.23 Ello no implica que una imagen determinada, por poderosa o persuasiva 
que fuera en términos estrictamente visuales, emocionales o si se quiere hasta psicológicos, nece-
sariamente contribuyera a su interpretación unívoca en el naciente entorno novohispano. De hecho, 
justamente fue la gran capacidad de las imágenes para transmitir conceptos por medios sensibles 
lo que obligó a un diálogo entre hispanos y mexicanos para acordar interpretaciones compartidas o 
por lo menos mutuamente aceptables a lo largo de la fabricación de objetos y el aprovechamiento 

21. Diccionario de la Real Academia Española, entrada pictograma, consultado en: https://dle.rae.es/pictograma
22. Antonio Rubial, “Palabra e imagen. Un mural desaparecido en la Puebla del siglo XVII”, en Anales del Instituto de 
Investigaciones Estéticas, vol. XX, núm. 73, otoño (1998), 210. 
23. Diego Valadés, Retórica cristiana. Esteban J. Palomera (intr.), Alfonso Castro Pallarés (adv.), Tarsicio Herrera 
Zapién (pream.) (México: Fondo de Cultura Económica, 2003), 479.    



20

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

de su simbología.
Los primeros franciscanos en la Nueva España se consideraban a sí mismos desarrolladores 

de una metodología evangelizadora propia, sustentada en el uso de imágenes, que para el papa 
Gregorio Magno, desde el siglo VI de nuestra era, funcionaban como medio idóneo para la educa-
ción de los iletrados.24 Si los frailes no habían partido de cero en el aprovechamiento de este tipo 
de recursos, es cierto que los habían llevado a un nivel de eficacia superlativa, conscientes de que 
una minoría de sus evangelizados tenía acceso a la lectura de textos o incluso a una comprensión 
adecuada de la oratoria. Son conocidas las representaciones gráficas de Pedro de Gante instruyendo 
a los naturales con el auxilio de grabados o láminas que clarifican sus palabras (figura 2). 

Fig, 2. “Aquí está el predicador de la palabra de Dios, el cual trata de hacerles
perceptibles a los indios los dones celestiales, predicándoles para esto en su
propia lengua”. Diego Valadés. Retórica cristiana (1579)

El también ya mencionado fray Diego Valadés informa respecto al esfuerzo invertido en el perfec-
cionamiento de tales técnicas y su adaptación al entorno local:

…cómo se trata de inculcarles la doctrina cristiana por medio de figuras y 
formas dibujadas en muy amplios tapices y dispuestos muy conveniente-

24. Mercedes Serna Arnaiz, “El espíritu didáctico y comunitario de los franciscanos Diego Valadés y Joaquín Bolaños 
a través de la iconología”, en Edad de oro, n. 40 (2021): 608. El planteamiento de Gregorio Magno se remonta a dos 
cartas enviadas al obispo de Marsella en los años 599 y 600, que se pueden consultar en: Ignacio Cabello Llano (ed.), 
“El valor de las imágenes como fuente de instrucción para los iletrados según Gregorio Magno”, Revista electrónica 
Fontes Mediaevi (01/10/2021), https://fontesmediae.hypotheses.org/816. 



21

El mundo indígena y el reto de la traducción

mente, dando comienzo desde los artículos de la fe, los diez mandamientos 
de la ley de Dios y los pecados mortales, y esto se hace con grande habili-
dad y cuidado.25

Los primeros doce franciscanos llegados a la Nueva España, encabezados por fray Toribio de 
Benavente (c. 1482-1569), fray Martín de Valencia (1474-1524) y fray Jacobo de Testera (c. 1480-
1545), fueron precursores en la implementación de tal práctica, que continuaron sus hermanos. 
El erudito Ángel María Garibay consideró dicha estrategia producto de un aprendizaje obtenido a 
través del contacto continuo con los códices elaborados por la población náhuatl, documentos en 
cuyo carácter predominantemente visual seguramente advirtieron los frailes la familiaridad de los 
habitantes del México prehispánico con las imágenes.26 Fray Jerónimo de Mendieta afirmó en re-
lación con esta forma de predicación a través de la vista, adoptada y adaptada por los franciscanos, 
que “no fuera de poco fruto si en todas las escuelas de los muchachos la tuvieran pintada [la doc-
trina cristiana] de esta manera, para que por allí se les imprimiera en sus memorias desde su tierna 
edad, y no hubiera tanta ignorancia como a veces hay por falta de esto”.27 Lo cierto es que no solo 
los dogmas y sacramentos de la doctrina cristiana fueron traducidos por los frailes en imágenes, 
sino incluso las letras del abecedario que aspiraban enseñar a sus neófitos, según menciona Robert 
Ricard. Para dicho autor, la relación entre significado y significante, de acuerdo con dicha pedago-
gía, era muy subjetiva y señala que ésta constituía una característica favorable de cara a los pueblos 
nativos, ya que “los manuscritos mexicanos tienen el mismo carácter convencional”.28

4. Figuras y formas para una realidad inédita

Quisiera concentrarme, para redondear esta exposición, en algunas imágenes concebidas y elabo-
radas dentro de la mencionada escuela de San José de los Naturales, debido a que resultan muy 
representativas del diálogo entre culturas y tradiciones propiciado por los franciscanos. Al mismo 
tiempo, se trata de testimonios materiales cuya naturaleza y cualidades tanto estéticas como simbó-
licas resultan fácilmente accesibles. Desde luego, no profundizaré en el proceso de su elaboración 
ni en todas sus características formales, sino en rasgos generales pero definitorios, los cuales per-
miten entenderlas como fruto de una hibridación de lenguajes. Dicho lo anterior, no está de más 
aclarar que son objetos sofisticados y complejos, en torno a los cuales se tejen múltiples capas de 

25. Diego Valadés, Retórica cristiana…, 493.
26. Ángel María Garibay, Historia de la literatura náhuatl (México: Editorial Porrúa, 1987), 290.
27. Jerónimo de Mendieta, Historia eclesiástica indiana (Madrid: Biblioteca de autores españoles, 1973) 51. 
28. Robert Ricard, La conquista espiritual de México…, 323.



22

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

materialidad y significado que han ameritado, para cada uno de ellos, exploraciones y análisis de 
diverso tipo. Aquí interesan, como ya se dijo, en calidad de evidencias acerca de la interacción 
entre frailes y nativos evangelizados. 

4.1 La Misa de San Gregorio

El primer objeto a analizar es una pieza de plumaria sumamente apreciada por ser de las pocas que 
sobrevivieron al siglo XVI. Se trata de un mosaico de la Misa de San Gregorio (figura 3), que fue 
estudiado de forma muy minuciosa por Elena Estrada de Gerlero, investigadora que la considera 
una obra clave para la historia del arte novohispano.29 Elaborada en el año 1539, al interior de la 
escuela fundada y dirigida por el fraile Pedro de Gante, por alguien que se identifica dentro de un 
texto inscrito en la propia obra como “el gobernador Don Diego”, muestra una escena apócrifa en 
la cual Cristo se manifiesta corpóreamente durante la Eucaristía. Esta iconografía tiene antece-
dentes en grabados europeos y seguramente fue elegida por su ilustración sumamente gráfica de 
la identidad entre la hostia y el cuerpo del Salvador. Estrada de Gerlero ha identificado a su autor 
como Diego Alvarado Huanitzin, nieto del emperador mexica Axayácatl y cabeza de la élite teno-
chca entre 1539 y 1542.30 

Figura 3. Misa de San Gregorio. Museo Soumaya, Ciudad de México

29. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles…, 443.
30. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles…, 449.



23

El mundo indígena y el reto de la traducción

El hecho de que, como señala el mencionado texto inscrito en la pieza, un miembro de la clase 
alta conquistada demostrase sus habilidades como amanteca –al ofrecer este trabajo en calidad de 
obsequio para el papa Paulo III– expone cómo los evangelizados habían incorporado en su tradi-
ción creadora de objetos preciosos una escena pasionaria que permite visualizar el significado de 
la Eucaristía mediante una imagen de Cristo emergiendo del sepulcro en el momento de la consa-
gración. La fabricación del mosaico con refulgentes plumas azules de colibrí, ave asociada dentro 
de la religiosidad mexica con el dios Huitzilopochtli y con la resurrección de los muertos, deja ver 
con claridad de qué manera los frailes y naturales lograron conformar en poco tiempo un discurso 
visual significativo para ambas culturas, es decir, un proceso de incorporación al cristianismo que 
involucraba en forma sustancial elementos simbólicos propios de las creencias nativas.

Conviene recalcar a este respecto que la utilización de la plumaria como técnica para la 
elaboración de artículos devocionales en la escuela de San José de los Naturales no solamente se 
debió al acendrado gusto estético y disfrute sensible que despertaron este tipo de objetos entre los 
europeos, quienes los conocieron y valoraron enormemente. De acuerdo con las tradiciones de las 
cuales formaban parte los artistas mexicanos que realizaron este tipo de trabajos, las plumas no 
constituían simplemente un objeto bello o decorativo, sino que representaban atributos de las divi-
nidades. Por tanto, su presencia dentro de una imagen sagrada cristiana debe interpretarse como un 
sustrato de significado adicional a otros portados por el objeto o si se prefiere, como una incorpo-
ración simbólica de la imagen dentro del ámbito religioso de los antiguos mexicanos, realizada al 
nivel del material utilizado para su fabricación. En otras palabras, implica que la imagen cristiana 
accedía a una resignificación de su carácter sagrado. Lo anterior se sustenta en el antecedente ya 
aludido respecto al vínculo de la plumaria con los atributos de deidades propias del panteón local:

Los dioses más importantes [de los mexicas] fueron asociados justamente 
con las aves más hermosas. Quetzalcóatl, dios del viento, era representado 
bajo la forma de una serpiente recubierta de plumas de quetzal. Huitzilo-
pochtli, dios de la guerra, estaba directamente relacionado con huitzilin, el 
colibrí.31

En concordancia con lo dicho, Santiago Muñoz afirma: “las obras plumarias no eran simples me-
dios estéticos para producir imágenes, sino que estaban cargados de un valor cosmológico impor-
tante y servían como medio de diferenciación social”.32 No obstante, y precisamente por los moti-

31. Teresa de María y Campos, “Las plumas ricas, las plumas finas”, en Teresa Castello Yturbide, El arte plumaria en 
México (México: Fomento Cultural Banamex, 1993), 27-41.
32. Santiago Muñoz, “El arte plumario y sus múltiples dimensiones de significación. La misa de San Gregorio, 
virreinato de la Nueva España, 1539”, Historia Crítica, 1(31): 126,  https://doi.org/10.7440/histcrit31.2006.05. 



24

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

vos expuestos, difiero de la lectura decolonialista acerca del arte plumaria que hace el mencionado 
investigador cuando sostiene dentro de su análisis acerca del mosaico que representa la Misa de 
San Gregorio lo siguiente:

La lectura indígena de las imágenes estaba codificada, llevaba consigo 
unos ‘implícitos’ y era tanto una expresión de una estructura, como una 
modificación de ella. Por medio de la expresión pictográfica los náhuas se 
relacionaban con un orden político, se situaban dentro de él y lo alteraban.33

Tal tipo de interpretaciones acerca de la inserción de elementos americanos en el arte producido 
dentro del mundo virreinal sitúa de manera implícita o explícita el trabajo de los artistas locales en 
el plano de una subversión silenciosa o una acción encubierta dentro del terreno de lo simbólico. 
Sin embargo, como ya se señaló, los franciscanos estaban perfectamente enterados del significado 
religioso de los elementos nativos que se incorporaban en las obras devocionales de tema cristiano 
producidas en el contexto donde evangelizaban a los naturales. Por tanto, resulta ingenuo sugerir 
que estos frailes no estaban al tanto de las implicaciones en el uso de materiales de naturaleza 
sagrada, como las plumas, y proponer que su uso representaba una estrategia disruptiva implemen-
tada de manera unilateral por sus evangelizados. En todo caso, parece más factible suponer que 
quienes alteraron el orden simbólico-político a través de este tipo de imágenes y objetos, como 
señala el autor citado, eran tanto los nahuas como los frailes. No debe parecer raro que a este tipo 
de soluciones condujeran a las estrategias evangelizadoras adaptativas y dialogantes fundadas en 
el pensamiento utópico de los primeros franciscanos en la Nueva España.

Siguiendo la línea interpretativa propuesta, se puede inferir que el envío del objeto al papa 
Paulo III como regalo constituía un acto de adhesión a la ecclesia catholica por parte de la nobleza 
indígena, pero asimismo una toma de postura respecto a la naturaleza de tal manifestación, que 
no implicaba renunciar a la singularidad cultural de los pobladores nativos de la Nueva España. 
Es decir, se trataría de una muestra de acatamiento de la nueva religión, mas no en el sentido de 
patentizar servilismo y mucho menos incondicionalidad ante el proceso transformador que estaba 
teniendo lugar en el virreinato, sino en exigencia implícita de un reconocimiento para la cultura de 
los nuevos cristianos. 

33. Santiago Muñoz, “El arte plumario y sus múltiples dimensiones de significación…”, 131.



25

El mundo indígena y el reto de la traducción

4.2 Nuestra Señora de Guadalupe

El segundo objeto por analizar es la famosa y polémica imagen de la Virgen de Guadalupe que se 
conserva en su santuario en la Ciudad de México, la cual constituye el principal elemento devocio-
nal para los católicos mexicanos, dentro y fuera del país, hasta la fecha (figura 4). 

Fig. 4. Nuestra Señora de Guadalupe. 
Basílica de Nuestra Señora de 

Guadalupe, México

Se elaboró en el año 1556, dentro de la escuela de San José de los Naturales, por parte de un artista 
indígena identificado como Marcos Cípac de Aquino.34 La importancia simbólica de esta imagen, 
considerada una reliquia acheiropoiética,35 sin duda rebasa su carácter pictórico, en tanto se ha 
constituido como elemento central para una tradición de índole apocalíptica (en el sentido estricto 
de este término, como revelación) dentro de la cual testimonia el llamado directo de la Madre de 

34. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Señora de Guadalupe: la pintura, la leyenda y la realidad. Una investigación arte-
histórica e iconológica”, en Cuadernos de arte e iconografía, tomo XII (segundo semestre de 2003), 361-369. 
35. Se llama así a objetos cuya creación se atribuye a un acto milagroso, producto de la intervención divina, y no a labor 
humana. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Señora de Guadalupe: la pintura, la leyenda y la realidad. Una investigación 
arte-histórica e iconológica”, 297-312.



26

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

Cristo para que los novohispanos abrazaran la fe de cara al final de los tiempos, en un momento 
crucial para la conformación de nuevas identidades culturales y adopción de distintas devociones 
religiosas tras la Conquista. 

A diferencia de lo ocurrido con la Misa de San Gregorio, el de la Guadalupana no se trata de 
un tema de origen europeo adaptado al entorno local, sino que representa un entramado simbólico 
más complejo. La Virgen de Guadalupe, a la cual eran devotos muchos de los conquistadores de la 
época, constituía una madona medieval, formal y materialmente distinta a la mexicana. Su santua-
rio se encuentra en Cáceres y no parece haber sido la fuente directa de inspiración para el lienzo 
que se conserva en el Tepeyac, cuya imagen implica el núcleo material de una devoción distinta, 
propia y singular de la Nueva España. Debe, por tanto, considerarse una elaboración conjunta de 
religiosos franciscanos, incluyendo a fray Pedro de Gante, y la comunidad autóctona, a partir de 
distintos modelos europeos, con la evidente intención de ofrecer un rostro católico a la devoción 
prehispánica hacia Tonantzin (“nuestra madre reverenciada”), en terrenos de cuyo antiguo adorato-
rio se edificaría el santuario donde se encuentra la imagen desde el siglo XVI. 

La densidad en los estratos simbólicos de su iconografía resignificada, compartida e incluso 
adoptada como emblema para la construcción de una identidad novohispana y luego mexicana, se 
acumula en múltiples episodios históricos, tradiciones aparicionistas, devociones en torno a la reli-
quias, relatos y usos, más que en la materialidad del objeto. Lo cual no deja de lado que su soporte 
tenga relevancia, pues fue pintada sobre una humilde tilma o ayate, es decir la pobre vestimenta 
de un macehual integrante de las clases indígenas más desfavorecidas en la sociedad virreinal. 
Además, y en ese mismo sentido, está el hecho de que la tez morena de la madona se interprete 
hasta nuestros días como un gesto de identificación con la población indígena de la Nueva España, 
territorio dentro del cual las consideraciones de carácter racial tenían una relación directa con el re-
conocimiento colectivo. Investigaciones realizadas hace tiempo por Francisco del Paso y Troncoso 
lograron identificar, dentro de unos anales elaborados por un hablante del náhuatl de nombre Juan 
Bautista, al pintor indígena Marcos Cípac de Aquino como un neófito mexica evangelizado e ins-
truido por el mencionado fraile Pedro de Gante. Este artista autóctono se convirtió en reconocido 
productor de imágenes religiosas y realizó tal obra imperecedera a sus cincuenta y un años de edad, 
dentro del entorno de la escuela de artes y oficios de San José de los Naturales.36

La fabricación de una advocación mariana distinta a las preexistentes en Europa o trasla-
dadas desde allá a la Nueva España resulta una acción sumamente innovadora e importante en el 
contexto de la conformación de la incipiente sociedad novohispana. Está claro que el ejercicio de 

36. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Señora de Guadalupe…”, 361-369.



27

El mundo indígena y el reto de la traducción

investigación etnográfica desarrollado por los franciscanos en los lugares donde eran enviados para 
evangelizar les permitía acceder a un nivel de comprensión bastante preciso de las características 
y peculiaridades de la población, induciéndoles a reconocer la importancia de los cultos locales. 
Dado tal conocimiento, frailes humanistas como Pedro de Gante encontraron sin duda maneras 
para articular en torno a las más importantes de estas creencias locales      o en relación con algunos 
de sus elementos más significativos, un discurso adaptativo a las culturas evangelizadas.

El investigador H. M. S. Phake Potter considera que la imagen guadalupana fue comisionada 
al pintor indígena por el sacerdote dominico Alonso de Montúfar (c. 1489-1572), quien fungió 
como arzobispo de México entre 1551 y 1572 y sería activo promotor de los derechos de los indios, 
así como impulsor de la aplicación de los preceptos derivados del Concilio de Trento (1545-1563), 
evento definitorio para la renovación de estrategias dentro de la evangelización católica en el marco 
de la denominada Contrarreforma y de cara a los retos que presentaba la ruptura provocada por la 
Reforma protestante. El razonamiento de Potter acerca de tal protagonismo de Montúfar se basa 
por un lado en el hecho de que fue fundador de la ermita del Tepeyac y principal promotor tempra-
no del culto a la guadalupana. También, a que estaba familiarizado con una iconografía mariana 
relativa con la Aparición de la Virgen a una comunidad dominicana y con la Asunción de la Virgen, 
presente en obras realizadas apenas unas décadas antes por el pintor español Pedro de Berruguete,37 
artista con quien el soldado y cronista hispano Bernal Díaz del Castillo comparó al pintor indígena 
Marcos Cípac. Por otra parte, Potter señala que la iconografía novohispana de la Virgen de Guada-
lupe guarda gran fidelidad con un relato mariano perteneciente a la tradición de la orden dominica:

El Diablo –el enemigo de lo bueno, que nunca se asusta de desafiar al 
Señor del Universo– presintiendo que estaba él puesto bajo ataque por los 
dominicanos en Boloña y París, y allí más que en otros lugares, escogió 
golpear a aquellas ciudades en el momento en que la Orden [dominicana] 
fuera fundada... Como su resorte último, los Padres Dominicanos buscaban 
ayuda de la Virgen todopoderosa, y organizaron en su honor una procesión 
solemne tras las Vísperas, cuando se canta la Salve Regina. Gracias a esta 
oración dirigida a María, las número de personas habían visto y han infor-
mado que, mientras que los Hermanos [dominicanos] se preparaban para 
salir del altar de la Virgen, ella misma había descendido desde las alturas 
celestiales, acompañada por un anfitrión de ángeles. Cuando los Hermanos 
empezaron la invocación, “O, María apacible”, ella se inclinó, los bendijo 
y [entonces] subió al Cielo una vez más con su séquito [angélico].38

37. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Señora de Guadalupe…”, 346-356.
38. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Señora de Guadalupe…”, 366-367.



28

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

El historiador Edmundo O’Gorman también otorga un papel central al segundo arzobispo de Méxi-
co dentro de la historia del culto a la guadalupana. De manera paradójica, destaca la confrontación 
y el debate sostenido por él con los franciscanos, quienes rodearon a la imagen y participaron en 
su impulso como eje de una poderosa devoción. Los hechos son los siguientes: el 6 de septiembre 
de 1556, Montúfar predicó en la Catedral de México un entusiasta sermón en honor de la virgen, 
haciendo referencia directa a esta imagen realizada por el pintor indígena Marcos Cípac, la cual 
entonces se encontraba colocada ya en su santuario del Tepeyac y era objeto de un interés más bien 
circunscrito a los pobladores hispanos del virreinato, para los cuales funcionaba como una versión 
más o menos sucedánea de la advocación extremeña rememorada por los conquistadores. El dis-
curso del arzobispo fue vehemente respecto al poder milagroso de dicho objeto y su relación con 
el entorno novohispano, iniciando con la frase: “Dichosos los ojos que ven lo que vosotros véis”.39 

Como destaca O’Gorman, hubo una reacción desfavorable inmediata por parte de un sector 
de los franciscanos al sermón de Montúfar, pues consideraron peligrosa la devoción, debido a su 
potencial para revivir las costumbres idolátricas a partir del culto a las imágenes. Además, también 
argumentaban que la imagen devocional y su ubicación en el lugar donde estuviera un adoratorio 
indígena constituía una suerte de legitimación de antiguas creencias paganas. Por último, se cen-
suraba la atribución a la imagen de una serie de milagros no comprobados.40 Resulta significativo 
que, dentro de la propia orden franciscana, en cuyo seno se había gestado la imagen –así fuera en 
acuerdo con la jerarquía religiosa del momento, en manos de un dominico–, hubiera discrepancias 
frente a la actitud y el trabajo desarrollado por parte de la escuela que coordinó Pedro de Gante. 
No será éste espacio para abundar en la polémica entre los franciscanos y el arzobispo Montúfar, 
que sobre todo tuvo como trasfondo un conflicto político por el control de la iglesia en la segunda 
mitad del siglo XVI novohispano; dentro del cual, si bien Montúfar pertenecía de origen al clero 
regular, estaba ejerciendo un contrapeso indeseado para los misioneros en su calidad de autoridad 
a cargo de la iglesia secular. Lo cierto es que tal polémica no impidió que la imagen guadalupana 
adquiriera una importancia mayúscula dentro de la evangelización y que, como bien advierten 
los autores citados, esta devoción lograra un arraigo que trasciende más allá de la evangelización 
fundacional. Dentro de su promoción como lo que O’Gorman denomina “flor novohispana de la 

39. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra Señora de Guadalupe 
del Tepeyac (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2001), 67-
72.
40. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras…, 75-80 y 81-92.



29

El mundo indígena y el reto de la traducción

Contrarreforma”41 participaron no solo el dominico Montúfar, sino también distintos actores y sec-
tores de la población del virreinato, así como también de manera muy señalada los jesuitas.42 Pero 
todo ello no disminuye, sino, por el contrario, incrementa la importancia del reconocimiento de su 
creación en un ámbito franciscano, destacando su naturaleza híbrida, en tanto catalizador y síntesis 
de elementos simbólicos provenientes de tradiciones europeas y americanas involucradas dentro 
de la propia imagen.

Pieza clave del rompecabezas guadalupano, aparte de la propia imagen, es el texto conocido 
como Nican Mopohua, compuesto por el néofito Antonio Valeriano presuntamente en torno a 1555 
y 1556.43 En este texto en náhuatl, elaborado por un hablante de dicha lengua que se había forma-
do dentro del ámbito franciscano y que, por lo tanto, representaba a una élite nativa cristianizada, 
capaz de realizar un ejercicio de traslación, traducción o incluso reinterpretación de las devociones 
europeas desde la perspectiva americana, según Edmundo O’Gorman, se verifica la sacralización 
de la imagen a través del relato de sus apariciones milagrosas. Lo que es todavía más importante, 
en esas narraciones se sitúa a la población indígena, representada por el macehual Juan Diego y 
su tío Juan Bernardino, como protagonista central de las apariciones y por lo tanto en calidad de 
receptora del milagro. O’gorman plantea de la siguiente manera el significado del Nican Mopohua 
como documento que consagra el vínculo entre la población indígena y la devoción mariana:

Pero ¿qué fue concretamente, entonces, lo que Valeriano quiso comunicar a 
los indios al sacralizar la imagen de la Virgen que se les había “aparecido” 
en 1555-1556, y en general al relatar todos esos portentos tan halagüeños 
para ellos que, por otra parte, recibirían sin ningún espíritu crítico y tanto 
más cuanto que apelaban a la irresistible fascinación que, aún hoy, ejerce 
en su ánimo lo fantástico y lo maravilloso?

Pues, bien, el texto del relato es suficientemente explícito para poder 
responder sin titubeo de duda. Desde la primera frase del párrafo introduc-
torio y más adelante, ya aparecida la imagen, el indio Valeriano se refiere a 
la Virgen María como “nuestra reina”, significando así, no sólo la majestad 
espiritual de la madre de Dios, sino la existencia de un vínculo especial que 
ella se había dignado establecer con los indios; vínculo expresa y concre-

41. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras…, 113-122.
42, Por ejemplo, ver: Miguel Sánchez, Imagen de la Virgen María, Madre de Dios de Guadalupe, milagrosamente 
aparecida de en ciudad de la de México (México: Imprenta de la Viuda de Bernardo Calderón,1648), así como Francisco 
de Florencia, Zodiaco Mariano, en que el sol de justicia Christo, con la salud en las alas visita como signos, y casas 
proprias para beneficio de los hombres los templos, y lugares dedicados à los cultos de su SS. Madre por medio de las 
mas celebres, y milagrosas imagenes de la misma Señora, que se veneran en esta America Septentrional, y reynos de 
la Nueva España (México: Imprenta del Antiguo Colegio de San Ildefonso, 1755).  
43. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras…, 49.



30

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

tamente ratificado en su primer coloquio con Juan Diego, supuesto que allí 
es donde la reina celeste declara su predilección por los indios, prometién-
doles consuelo y el amoroso amparo de una tierna madre.

Pero si ése fue el mensaje que Valeriano quiso transmitir a los de su 
raza, es muy importante caer en la cuenta de que fue así como Valeriano 
logró reclamar para los indios la preferencia en los favores de esa efigie que 
los españoles se habían apropiado al hacer de su culto el centro favorito 
de su devoción, plegarias y romería. Y así discernimos que en el relato de 
Valeriano se opera una nueva transfiguración de la imagen que la restituía 
a su condición original de Virgen india.44       

Se antoja necesario revalorar los papeles del pintor Marcos Cípac de Aquino y el escritor Antonio 
Valeriano en tanto algo más que meros actores sumisos de un proceso de colonización. No parece 
fuera de lugar reclamar para ellos y para las comunidades conquistadas a las cuales representaban 
una caracterización distinta, en tanto interlocutores con los diversos grupos hispanos que en un 
contexto tan complejo como fue la primera mitad del siglo XVI disputaban espacios de poder en 
la Nueva España. Esto incluye el poder simbólico implicado dentro de las creencias y devociones 
religiosas, las cuales no solo operaron como instrumentos de dominación, sino también como espa-
cios de negociación o incluso resistencia, si entendemos estos procesos como alternativas frente a 
un cambio cultural inevitable e irreversible que afectó, por  un lado, a los habitantes del virreinato 
y, por otro, transformó a los mismos evangelizadores y su visión del mundo. La cercanía de estos 
nahuas con los franciscanos y su participación activa dentro de la configuración del culto a la Vir-
gen de Guadalupe como devoción indígena y plausible sustituta de Tonantzin muy bien pudieran 
entenderse como factores para la apropiación de la religión cristiana en aras de la reconfiguración 
de la identidad y visión del mundo que detentaban los conquistados. Desde esta perspectiva, Cípac 
y Valeriano, junto con sus comunidades, representarían agentes de un cambio que no solo involucró 
a los misioneros en particular y a los hispanos en general, sino dentro del cual las propias poblacio-
nes nativas actuaron en defensa de sus intereses y tradiciones de una manera que seguramente les 
pareció legítima dadas las circunstancias, configurando escenarios distintos a la rendición cultural 
en que, tal vez injustamente, se les suele ubicar.45

44. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras…, 57.
45. Por ejemplo, en el texto de Itzá Eudave Eusebio, “A imagen y semejanza. La colonización del ser y el saber 
indígenas en la Historia general de las cosas de Nueva España”, se omite atribuir agencia alguna a la población nativa 
en la construcción de nuevas identidades dentro del entorno franciscano, dictaminando que: “Con la nueva división del 
mundo generada a partir del siglo XVI los seres invadidos en sus cuerpos y mentes quedaron también divididos entre 
el ser indígena, ligado a lo incorrecto, y el ser europeo, ligado a lo correcto, según las costumbres y pensamientos de 
cada cultura; se generó una permanente sensación de vivir Nepantla, lo cual quiere decir, en medio; entre el bien y el 



31

El mundo indígena y el reto de la traducción

Conclusiones

En busca de una mejor comprensión de los procesos acontecidos durante las primeras décadas pos-
teriores a la Conquista y durante la incipiente conformación de la sociedad novohispana, resulta 
importante analizar específicamente los hechos y actores de una complejísima trama de relaciones 
irreductibles a la dicotomía simplificadora de dominados/dominadores o colonizados/colonizado-
res, tal cual se tiende actualmente entre diversos círculos académicos. Esto –la simplificación– sue-
le ocurrir debido a la intención de brindar sustento fáctico a planteamientos teóricos, en lugar de 
utilizar estos últimos como lo que realmente son, es decir, un instrumento tentativo y esquemático 
para la explicación de acontecimientos irreductibles a formulaciones ideológicas.

La conmemoración de los quinientos años del arribo de la primera misión franciscana a la 
Nueva España resulta un acontecimiento propicio para proponer una visión que eluda tanto la ha-
giografía practicada durante mucho tiempo –sustituto de la exploración histórica en torno a las ór-
denes mendicantes–, como a su contrario: la descalificación de todo aquello que involucra el papel 
de la Iglesia católica y sus distintos representantes y corrientes de pensamiento, cual si hubieran 
operado en calidad de simples instrumentos del poder político, sin la menor capacidad ni intención 
para ejercer su propia agencia dentro de los conflictivos momentos de definición de la nueva reali-
dad americana en un entorno donde difícilmente se puede hablar de consensos en torno a muchos 
de los temas centrales para tal periodo. Entre ellos, por supuesto, el de las estrategias y los fines 
involucrados en la evangelización de los naturales.

Acudir al terreno de la Historia del Arte para la investigación de procesos que involucraron la 
producción de objetos con un valor estético, histórico, material y simbólico tanto propios del mo-
mento de su fabricación como generadores de resignificaciones posteriores, ofrece la oportunidad 
de acceder a testimonios materiales donde se depositan y confluyen toda una serie de lenguajes e 
interpretaciones, pero sobre todo de los cuales es posible extraer la evidencia de interacciones dis-
tintas a las que se rigen por el afán de dominio político-ideológico, que se presume como principal 
motivación para el contacto entre evangelizados y evangelizadores. En cambio, como resultado 
de la supervivencia e incluso la valoración simbólica actual de objetos elaborados en la escuela 
de artes mecánicas de San José de los Naturales, se logran advertir procesos de comunicación y 
circulación operados entre la cultura hispánica y las culturas nativas de lo que hoy es México, 
mal que impusieron las explicaciones y modos de vivir europeos”. Los objetos analizados en este trabajo y sus posibles 
interpretaciones no conducen a reconocer “seres divididos” ni un “vivir Nepantla”, sino la reconfiguración concertada 
en las formas de percibir la realidad por parte de la población indígena, a partir de un conflictivo y sin duda muy 
discutible proceso de cambio cultural. En Valeria Añón y Loreley El Jaber (compiladoras), Modernidad, colonialidad 
y escritura en América Latina. Cruces, discursos y relatos (San Miguel de Tucumán: EDUNT, 2020), 123.



32

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

donde además del ejercicio del poder también estuvo seguramente presente la construcción de co-
nocimientos y entendimientos respecto a lo ajeno, entre los actores de dicho proceso de choque y 
transformación cultural.

Desde tal punto de vista, la actividad de los franciscanos en la Nueva España durante las 
primeras décadas posteriores a la Conquista, puede en buena medida entenderse como un meca-
nismo que permitió a las poblaciones derrotadas construir un significado para el trágico momento 
en el cual se encontraban. Dicho significado correspondería con una interpretación salvífica de la 
historia, orientada hacia la esperanza en el advenimiento de una Edad Dorada. Este relato, prove-
niente de la Edad Media europea y con origen en la utopía mesiánica de los franciscanos, apoyada 
sobre las profecías de Joaquín de Fiore, coincidía en muchos sentidos con el pensamiento fatalista 
de los antiguos pueblos mesoamericanos. Por tanto, es natural que prosperara y cobrara forma en 
objetos donde se condensaron procesos de interacción y diálogo. Finalmente, sucesos ocurridos a 
partir de la segunda mitad del siglo XVI en la Nueva España, tales como la drástica reducción de 
la población indígena y el dominio de la iglesia secular sobre la regular, no pueden ser ignorados 
como factores para el colapso de tal utopía evangelizadora.

Bibliografía y referencias

Alvar Esquerra, Alfredo. “El Cisneros político y sus reformas y rupturas”. Archivo Ibero-America-
no, 79, n. 288-289 (2019), 283-304. https://doi.org/10.48030/aia.v79i288-289.144

Baudot, Georges. “Los precursores franciscanos de Sahagún del siglo XIII al siglo XVI en Asia y 
América”. Estudios de cultura náhuatl, 32 (2009), 59-173. https://www.revistas.unam.mx/
index.php/ecn/article/view/9251

Benjamin, Walter. Tesis sobre la historia y otros fragmentos. México: Universidad Autónoma de la 
Ciudad de México, 2008.

Cabello Llano, Ignacio (ed.). “El valor de las imágenes como fuente de instrucción para los iletra-
dos según Gregorio Magno”. Fontes Mediaevi (01/10/2021). https://fontesmediae.hypothe-
ses.org/816   

Echeverría, Bolívar. La modernidad de lo barroco. México: Editorial Era, 1988.

Eudave Eusebio, Itzá. “A imagen y semejanza. La colonización del ser y el saber indígenas en la 
Historia general de las cosas de Nueva España”. En Modernidad, colonialidad y escritura 
en América Latina. Cruces, discursos y relatos, compilación de Valeria Añón y Loreley El 



33

El mundo indígena y el reto de la traducción

Jaber, 91-135. San Miguel de Tucumán: EDUNT, 2020.

Escalante Gonzalbo, Pablo. Los códices mesoamericanos antes y después de la conquista españo-
la. Historia de un lenguaje pictográfico. México: Fondo de Cultura Económica, 2010.

Escalante Gonzalbo, Pablo. “Estudios sobre el arte cristiano-indígena del siglo XVI”. Imágenes 
(15 de marzo de 2022). https://www.revistaimagenes.esteticas.unam.mx/estudios-arte-cris-
tiano-indigena

Estrada de Gerlero, Elena. Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo profano en el arte 
novohispano del siglo XVI. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Estéticas, 2011.

Florencia, Francisco, de. Zodiaco Mariano, en que el sol de justicia Christo, con la salud en las 
alas visita como signos, y casas proprias para beneficio de los hombres los templos, y lu-
gares dedicados à los cultos de su SS. Madre por medio de las mas celebres, y milagrosas 
imagenes de la misma Señora, que se veneran en esta America Septentrional, y reynos de la 
Nueva España. México: Imprenta del Antiguo Colegio de San Ildefonso, 1755.

O’Gorman, Edmundo. Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra 
Señora de Guadalupe del Tepeyac. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Históricas, 2001.   

María y Campos, Teresa de. “Las plumas ricas, las plumas finas”. En El arte plumaria en México, 
edición de Teresa Castello Yturbide, 27-41. México: Fomento Cultural Banamex, 1993.

Mendieta, Jerónimo de. Historia eclesiástica indiana. Madrid: Biblioteca de autores españoles, 
1973.

Muñoz, Santiago. “El arte plumario y sus múltiples dimensiones de significación. La misa de San 
Gregorio, virreinato de la Nueva España, 1539”. Historia Crítica 1 (31), 121-149. https://
doi.org/10.7440/histcrit31.2006.05

García Icazbalceta, Joaquín. Nueva colección de documentos para la Historia de México. México, 
Editorial Porrúa, 1941- 1944, vol.: “Cartas de religiosos de Nueva España”, t. I.

Garibay, Ángel María. Historia de la literatura náhuatl. México: Editorial Porrúa, 1987.

Reyes Valerio, Constantino. Arte indocristiano. México: Instituto Nacional de Antropología e His-
toria, 2000.



34

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos 
Año 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346

Romero Tabares, Ma. Isabel, “El pensamiento erasmista. Su aportación a la cultura y sociedad es-
pañolas del siglo XVI”. Cuadernos sobre Vico, n. 4 (diciembre 2020), 149-166. https://doi.
org/10.12795/Vico.1994.i04.09

Ricard, Robert. La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los métodos mi-
sioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 a 1572. México: 
Fondo de Cultura Económica, 1947. 

Rubial, Antonio. “Palabra e imagen. Un mural desaparecido en la Puebla del siglo XVII”. Anales 
del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XX, núm. 73, otoño (1998): 209-213. 

Sánchez, Miguel, Imagen de la Virgen María, Madre de Dios de Guadalupe, milagrosamente apa-
recida de en ciudad de la de México. México: Imprenta de la Viuda de Bernardo Calderón, 
1648.

Serna Arnaiz, Mercedes. “El espíritu didáctico y comunitario de los franciscanos Diego  Valadés y 
Joaquín Bolaños a través de la iconología”. Edad de oro, n. 40 (2021): 603-619. 

Valadés, Diego. Retórica cristiana. México: Fondo de Cultura Económica, 2003.

Weckmann, Luis. “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva España”. Historia 
Mexicana, 32 (1) (1982): 89-105. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/ar-
ticle/view/2617


