L.0S PRIMEROS FRANCISCANOS EN LA NUEVA ESPANA: PREDICACION VISUAL Y FIN DEL
MUNDO!

Leonardo B. Varela Cabral?

Recibido 27/09/2024
Aprobado 15/10/2024

Resumen: Este trabajo busca analizar los vinculos entre el pensamiento de los primeros francisca-
nos llegados a la Nueva Espafia tras la Conquista, su metodologia evangelizadora y la produccion
conjunta de objetos devocionales en el entorno de la escuela de artes mecanicas de San José de los
Naturales. Con base en el analisis de dos bienes fabricados en este contexto, asi como de diferen-
tes fuentes relativas a sus procesos de produccion, incorporacion, circulacion e interpretacion, se
pretende obtener un mayor conocimiento acerca de la interaccion entre los frailes franciscanos y
los miembros de las comunidades indigenas que participaron en estos procesos. La hipdtesis que
sustenta esta investigacion consiste en considerar la fabrica de objetos devocionales, en la escuela
mencionada, como un ejemplo de interlocucion y consenso entre los evangelizados y sus evan-
gelizadores; en contraste con visiones que perciben a los primeros como sujetos pasivos de una
dominacion colonialista. Desde la perspectiva propuesta, los bienes analizados integran, dentro de
su materialidad y simbologia, elementos tanto de tradiciones europeas como prehispénicas, res-
pondiendo por su utilizacion y significado a intereses y visiones del mundo que resignificaron una
realidad compartida por americanos y europeos.

Palabras clave: Franciscanos, evangelizacion, imagenes, arte, interculturalidad

Abstract: This work seeks to analyze the links between the thought of the first Franciscans who
arrived in New Spain after the Conquest, their evangelizing methodology and the joint production
of devotional objects in the environment of the school of mechanical arts of San José de los Natu-
rales. Based on the analysis of two goods manufactured in this context, as well as different sources
related to their production, incorporation, circulation and interpretation processes, the aim is to
obtain greater knowledge about the interaction between the Franciscan friars and the members of
the indigenous communities who participated in these processes. The hypothesis that supports this
research consists of considering the factory of devotional objects in the aforementioned school as

1. El presente texto es producto de una estancia posdoctoral realizada gracias al Programa de Becas Posdoctorales de
la Direccion General de Asuntos del Personal Académico (DGAPA) de la UNAM, contando con la participacion y
asesoria de la Dra. Lorenza Elena Diaz Miranda, investigadora y docente de la FES-Acatlan.

2. Maestro y doctor en Historia del Arte por la Universidad Nacional Autonoma de México. Entre sus obras figuran
La California jesuita (La Paz: Archivo Historico Pablo L. Martinez de BCS, 2014) y Palimpsesto. Ensayos sobre arte
rupestre (La Paz: Instituto Sudcaliforniano de Cultura, 2017).

8

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afo 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



an example of dialogue and agreement between the evangelized and their evangelizers, in contrast
to visions that perceive the former as passive subjects of colonialist domination. From the proposed
perspective, the reviewed goods integrate within their materiality and symbolism elements of both
European and pre-Hispanic traditions, responding through their use and meaning to interests and
visions of the world that redefined a reality shared by Americans and Europeans.

Keywords: Franciscans, evangelization, images, art, interculturality

Introduccion

Cuando en su introduccién a las Tesis sobre la Historia de Walter Benjamin, el filosofo Bolivar
Echeverria dice que la modernizacion capitalista “pretendia continuar, pero en el registro laico,
lo que la ecclesia catholica habia hecho bajo el registro religioso en los tiempos preparatorios de
la modernidad: afirmar, aunque bajo el inseguro nombre de ‘Europa’, la validez de la socialidad
abstracta y universal del intercambio mercantil”,’ incurre al menos en un par de expresiones que
contradicen lo planteado por otros escritos del mismo autor.* La primera de ellas, al considerar a
la ecclesia catholica una entidad indivisible, sin tensiones internas ni transformaciones profundas,
aparentemente a lo largo de su historia, por lo menos hasta la modernizacion capitalista. La segun-
da, al senalar que el fin primordial de tal ecclesia habia sido, en términos generales, validar “la
socialidad abstracta del intercambio mercantil”.

Sin duda, la historia de la orden franciscana, pero sobre todo su desempeiio en la Nueva Espa-
na durante las primeras décadas posteriores a la Conquista, cuestionan esta vision expresada por el
filésofo marxista. Por encima de ello, las muchas transformaciones y distintas posturas expresadas
dentro de la ecclesia catholica merecen explorarse fuera de preconcepciones ideoldgicas actuales.
No obstante, incluso en ese sentido, la trayectoria de los primeros franciscanos en el centro de lo
que actualmente es México durante el periodo virreinal bien puede articularse con el llamado del
propio Walter Benjamin, quien considera necesario “poner en cuestion, siempre de nuevo, todos
los triunfos que alguna vez favorecieron a los dominadores”.’ Esto, porque a su manera y en los

términos de su época y mentalidad, los franciscanos, desde los origenes de tal agrupacion, fueron

3. Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos, introduccion y traduccion de Bolivar Echeverria
(México: Universidad Autonoma de la Ciudad de México, 2008), 19.

4. Me refiero a: Bolivar Echeverria, La modernidad de lo barroco (México: Editorial Era, 1988), donde este autor
pondera de forma muy perspicaz el pensamiento y la actividad de los jesuitas en el entorno novohispano. El “ethos
barroco” desarrollado por los jesuitas y analizado por Echeverria no puede tener antecedente mas claro, aparte del
pensamiento de san Ignacio, sino en la actividad y el pensamiento franciscanos.

5. Walter Benjamin, Tesis sobre la historia y otros fragmentos..., 38.




impulsores decididos de acciones orientadas a favor de los dominados y ello se reflejé de distintas
maneras, no facilmente reconocidas ni reconocibles, dentro del Virreinato.

Deseo dirigir hacia dicho reconocimiento esta participacion: situar en los franciscanos el
nacimiento del proyecto del clero regular en sus misiones americanas durante toda la época virrei-
nal y, al mismo tiempo, otorgar un lugar adecuado a la accion de la orden seréfica dentro de las
sociedades indigenas oprimidas por la Conquista y sus consecuencias, buscando con ello acceder
a una valoracion, hasta donde se pueda, mas amplia respecto a lo que la presencia de los segui-
dores del santo de Asis significo en tal contexto. Especialmente, me interesa elucidar el aporte de
los franciscanos en la constitucion de reductos para un didlogo cultural en absoluto abstracto y si,
por el contrario, ajeno a consideraciones ligadas con el intercambio mercantil. Queda fuera de este
analisis, pero no sin vinculo con ¢l, una reflexiéon mas profunda —sin duda necesaria— acerca de si
un proyecto de humanidad redimida, en palabras de Benjamin, resultara alguna vez posible dentro
del mundo real.

1. Los franciscanos y el pensamiento milenarista

En el texto ya citado de Walter Benjamin se formula un reconocimiento al papel que tiene la teo-
logia para la concepcion moderna del progreso dentro del pensamiento racionalista occidental. El
ideal de una sociedad sin clases o, si se quiere, de una humanidad redimida encuentra sus origenes
—como bien sefiala este autor— en una vision mesidnica y utopica, la cual se remonta a la tradicion
judia, que adquiere plena expresion —vale afiadir— durante el proceso de surgimiento de la orden
franciscana y a lo largo de distintas reflexiones en el seno de la ecclesia catholica.

La formacion humanista cristiana con la cual contaban los sacerdotes franciscanos que llega-
ron en el siglo XVI a la Nueva Espaiia tenia un profundo fundamento milenarista y mesidnico que

se remontaba al origen mismo de la orden, en el siglo XIII, para cuyos integrantes:

...entre los fines principales de su apostolado estaba la predicacion de la
Pasion de Cristo y del Juicio Final, a cristianos igual que a herejes e in-
fieles. El espiritu de milicia cristiana heredado de san Pablo no solamente
embargo6 a los cruzados que amparados por el principio de la Guerra Justa
luchaban por la reconquista de Jerusalén, también a estos humildisimos
predicadores, quienes compartian con los primeros el anhelo de la Jerusa-
1én restaurada para el reino de Cristo: Jerusalén terrena que comprende a
la celeste y eterna.®

6. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo profano en el arte novohispano del

10

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afo 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



El te6logo italiano Joaquin de Fiore (1145-1202), cuya influencia en el pensamiento religioso des-
de fines de la Edad Media fue definitiva, ciment6 en un audaz planteamiento los argumentos teolo-
gicos que introducian la idea del progreso dentro de la historia: desde su punto de vista existirian
tres edades para la humanidad, cada una de ellas capaz de perfeccionar la anterior. La primera edad,
ligada con el Antiguo Testamento e iniciada por Adan, habia sido la Edad de Dios y de la sinagoga.
La segunda edad, vinculada con la persona de Cristo como segundo Adan, el Nuevo Testamento
y la iglesia, preparaba el advenimiento de una Edad Dorada. Esta seria la tercera y tltima edad, la
del Espiritu Santo como segundo Cristo o tercer Adan, dentro de la cual ya no seria necesaria la
intercesion de la Iglesia, pues la manifestacion o revelacion directa de Dios daria lugar a un tiempo
de perfeccion eterna.’

Tal seria la principal filiacion ideoldgica y el sustento tedrico para todos los proyectos uto-
picos desarrollados dentro de la iglesia catolica: la profecia milenarista enunciada por Fiore, no
obstante que se trataba de una corriente de pensamiento poco ortodoxa, que provocé desconfianza
entre la jerarquia eclesiastica y cuya influencia buscaban sus seguidores disimular.® Como resulta
facil advertir, al incorporar este modelo para el entendimiento del devenir historico dentro de su
ideario, los franciscanos se ubicaban a si mismos dentro de la Edad de Cristo y, por lo tanto, se
sentian obligados a preparar el advenimiento de la Revelacion.

Cabe recalcar que el mundo europeo que propicio estas profecias, dentro del cual emergieron
tanto la orden franciscana como la dominica, estaba marcado por el crecimiento de la burguesia
y una incipiente transicion desde la sociedad feudal hacia el capitalismo. En tales condiciones, la
constitucion de las ordenes religiosas mendicantes, afines al pensamiento utdpico milenarista y
con vocacion por la pobreza, la vida contemplativa y el misticismo, representaron una reaccion
bastante explicita en contra de una institucion eclesidstica opulenta y mundana, més ligada con el
ejercicio del poder que con los valores originales del cristianismo. Al mismo tiempo, el siglo XIV
vio expandirse una epidemia de peste negra que tuvo efecto sobre el auge del culto pasionario, el
desarrollo de procesiones y todo un repertorio de practicas expiatorias destinadas a manifestar el
sentimiento colectivo de zozobra frente a tal estado de cosas.’

Fueron el santo dominico Vicente Ferrer y los franciscanos Bernardino de Siena y Juan Ca-

pistrano, entre otros, quienes desarrollaron una metodologia para la evangelizacion cristocéntrica,

siglo XVI (México: Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Estéticas, 2011), 60.

7. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva Espafa”, Historia Mexicana, 32 (1)
(1982), 89-105, https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/2617

8. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva Espafia”, 92.

9. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles..., 60.

11




dirigida a procurar un regreso a la figura del Salvador como elemento simbdlico que otorgaba un
caracter particular y distintivo a la iglesia, consiguiendo resaltar su caracter redentor, que consi-
deraba colocar en primer lugar a los pobres, los enfermos y los desprotegidos. La forma de esta
predicacion fue apocaliptica, pues al tiempo que anunciaba la buena nueva de una restauracion de
los valores originales de la Iglesia, se preveia la inminencia y cercania del Juicio Final, y con ello el
advenimiento de la Edad Dorada. El resultado de estas modalidades de predicacion en un momento
de crisis, cambio cultural y convulsiones colectivas, fue el crecimiento y la expansion del nimero
de fieles. Multitudes acudian para escuchar el mensaje salvifico de los mendicantes (portadores
de esperanzas metafisicas pero también anhelados efectos taumatirgicos) recurriendo para ello
no solo al interior de las propias iglesias, sino también a los “atrios, claustros, cementerios, plazas
publicas y mercados”.'?

Si en alguna geografia europea tuvieron eco, a inicios de la modernidad, los planteamientos
milenaristas, utopicos y mesianicos de Joaquin de Fiore, fue en Espafa. El humanista italiano Mer-
curino de Gattinara (1465-1530), canciller del emperador Carlos V, dirigi6 a este monarca, en 1517
(antes de su coronacion) un texto exhortatorio que, con fundamento en el pensamiento joaquinista,
instaba a Carlos para propiciar y encabezar el profetizado triunfo del cristianismo como religion
unica.'" Esta vision acerca de un Imperio Universal Cristiano recogia y sintetizaba herencias me-
dievales como la utopia de Fiore, pero también incorporaba ideas propias del Renacimiento, surgi-
das en el seno del erasmismo, como son la critica al caracter predominantemente exterior del culto
religioso y el desentendimiento de los sacerdotes (y la Iglesia en general) frente a los problemas
sociales.'

Incluso antes que Gattinara, el cardenal franciscano Jiménez de Cisneros (1436-1517), con-
fesor de la reina Isabel de Castilla y arzobispo de Toledo, habia logrado promover en los territorios
bajo el mando de los Reyes Catdlicos una profunda reforma destinada a transformar al clero secular,
haciendo extensivos los valores acufiados por la orden franciscana hacia este sector preponderante
de la iglesia institucional, de una forma tal que se moderaran los beneficios de la vida eclesiastica
para otorgar mayor peso a sus responsabilidades. La politica de Cisneros fue determinante para el
impulso a las misiones en América, pues la razon de ser de este emplazamiento en zonas remotas
pobladas por “gentiles” reside en las ideas apocalipticas y mesidnicas del prelado. Del mismo

modo, consecuencia directa del influjo cisneriano fue la procuracion de leyes y otros mecanismos

10. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles..., 61.

11. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva Espana”..., 92.

12. Ma. Isabel Romero Tabares, “El pensamiento erasmista. Su aportacion a la cultura y sociedad espafiolas del siglo
XVI”, Cuadernos sobre Vico, no. 4 (diciembre 2020), 149-166, https://doi.org/10.12795/Vic0.1994.104.09.

12

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



que evitaran la esclavitud de los indios y asimismo propiciaran la insercion de los evangelizadores
dentro de las culturas a convertir, en lugar de ejercer sobre ellas una transformacion violenta.” En
su momento estas politicas fueron bastante innovadoras, resultado de largas y encendidas discusio-
nes que promovieron conflictos en los cuales se vieron enfrentadas posiciones distintas acerca del
Nuevo Mundo que se deseaba construir y sus habitantes.

Para los franciscanos, activos impulsores de estas reformas, América y particularmente la
Nueva Espafia se presentaban como un terreno ideal e incluso providencialmente predestinado
donde poner a prueba su modelo de una nueva Iglesia apta para instaurar formas de convivencia
derivadas de la utopia milenarista. Ahi, segin Luis Weckmann, “los frailes tuvieron la primera y
unica oportunidad de crear, en visperas del fin del mundo, un paraiso terrestre en el cual toda una
nacion —los indigenas— estuviera consagrada a la busqueda de la perfeccion cristiana y de la po-
breza evangélica”.'* El protagonismo conseguido por el clero regular en el entorno de Isabel I y
Fernando II, asi como después Carlos V y Felipe 11, se tradujo en una presencia temprana y prepon-
derante de las 6rdenes mendicantes dentro de los territorios novohispanos. Si para los miembros
de estas agrupaciones aquella representaba una oportunidad inica para poner a prueba su proyecto
joaquinista, para las poblaciones locales significo la posibilidad de interlocucion con otros euro-

peos, cuyas intenciones eran distintas, por no decir opuestas, a las de sus conquistadores.

2. La proximidad del otro

El talante renovador de los franciscanos no se agotaba en su vision de una Jerusalén restaurada
que, a su parecer, resultaba posible fundar en América. Tal proyecto mesianico, situado en nuestro
continente, debia construir sus propios instrumentos de comunicacion, pues se enfrentaba a retos y
escenarios en buena medida inéditos. Como seflala Elena Estrada de Gerlero, citada lineas arriba,
la renovacion de los discursos para la predicacion habia iniciado en Europa desde la Edad Media.
Pero en el Nuevo Mundo las circunstancias eran todavia mas exigentes. Por ejemplo, en la Nueva
Espaia la poblacion a evangelizar durante los primeros afios de la Conquista rebasaba la cantidad
de fieles que acudian a la liturgia en cualquier ciudad europea, ademés de que habia que conocer
las lenguas locales y familiarizarse con sistemas de creencias totalmente desconocidos para los
religiosos.

Un primer paso indispensable, en el cual no se podian demorar dichos evangelizadores para

13. Alfredo Alvar Esquerra, “El Cisneros politico y sus reformas y rupturas”, Archivo Ibero-Americano 79, n. 288-
289 (2019) 283-304, https://doi.org/10.48030/aia.v79i288-289.144.
14. Luis Weckmann, “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva Espafia”, 93-94.

13




su insercion en el ambito recién conquistado, era el contacto y entendimiento de las particularida-
des culturales de los pueblos nativos. La orden franciscana tenia una experiencia de varios siglos
dentro de la investigacion y el registro de culturas distantes. Desde el siglo XIII, en el entorno de
los legendarios viajes de Marco Polo, un fraile serafico de nombre Juan del Piano Carpini habia
escrito la Historia Mongolorum, que Georges Baudot considera antecedente para un trabajo etno-
grafico tan exhaustivo como el emprendido en el virreinato por fray Bernardino de Sahagin en
la Nueva Espafa y otras investigaciones similares elaboradas por cronistas de distintas drdenes
religiosas. El también franciscano Guillermo de Rubruck, igualmente en el siglo XIII, public6 su
descripcion de las culturas mas remotas en un Itinerarium ad partes orientales."

El mismo Baudot sefiala la frustrada conversion de los mongoles de la corte del Gran Khan,
los cuales finalmente se incorporaron a las filas del Islam, como acicate para el desempefio de los
franciscanos en la Nueva Espafia. En contraste con dichos orientales imposibles de evangelizar,
que conformaban una sociedad estratificada con élites de una mentalidad imperialista refractaria al
catolicismo, este autor pondera que los macehualtin constituian el grueso de la poblacion a evange-
lizar dentro del virreinato. Tal grupo constituia un estrato social que ostentaba la virtuosa pobreza
ensalzada por San Francisco, ademas de encontrarse en estado de indefension ante sus conquista-
dores y que sobre todo dejaba ver, segun los franciscanos, un estado de inocencia propicio para au-
gurar éxito en estos esfuerzos.'® Fray Jeronimo de Mendieta (1525-1604), misionero incorporado al
territorio novohispano a mediados del siglo X VI, expreso en los siguientes términos encomiasticos

el escenario cultural en que se desarrollaba la evangelizacion de los nativos:

...estaba en disposicion la masa de los indios para ser de la mejor y més
sana cristiandad y policia del universo mundo... haciéndonos padres desta
misera nacion y, encomendandonoslos como a hijos y nifios chiquitos para
que como a tales (que lo son) los criemos y doctrinemos y amparemos y
corrijamos, y los conservemos y aprovechemos en la fe y la policia cristia-
na."”

15. Georges Baudot, “Los precursores franciscanos de Sahagin del siglo XIII al siglo XVI en Asia y América”,
Estudios de cultura nahuatl, 32 (2009), 159-173, 161. https://www.revistas.unam.mx/index.php/ecn/article/
view/9251.

16. Georges Baudot, “Los precursores franciscanos de Sahagtin del siglo XIII al siglo XVI en Asia y América...”,
163-164.

17. “Carta del P. Fr. Jeronimo de Mendieta al P. Comisario General Fr. Francisco de Bustamante”, en Joaquin Garcia
Icazbalceta, Nueva coleccion de documentos para la Historia de México, reedicion de R. Aguayo Spencer y A. Castro
Leal, México, Editorial Porraa, 1941-1944, vol.: “Cartas de religiosos de Nueva Espana”, t. I, p. 6.

14

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afo 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



Desde cualquier punto de vista, parrafos como el anterior deben ser leidos cual fragmentos de un
mensaje apologético y propagandistico orientado a despertar confianza en la tarea que desarrolla-
ban los evangelizadores, mas que como sintoma de una percepcion ingenua acerca del momento
historico por el cual atravesaban los propios frailes o los nativos mexicanos. Sin importar la pree-
minencia alcanzada por las 6rdenes religiosas o precisamente debido a tales circunstancias, existio
una indudable tension, que ya se ha mencionado, de los misioneros y del clero regular en su con-
junto ante las instituciones de su época y frente a la incipiente sociedad virreinal, compuesta por
abusivos conquistadores y encomenderos. En consecuencia, la actuacion de los franciscanos en tal
escenario ha de concebirse en funcion del proyecto milenarista y utdpico al que se encaminaban. Es
decir, como producto de un malestar cultural distinto pero en alguna medida equivalente al de sus
evangelizados, ya que nacia de la autopercepcion de los frailes como representantes de una corrien-
te alterna y divergente del pensamiento dominante dentro de la ecclesia catholica. Esto, como ya
se ha dicho, se remontaba a los origenes mismos de la orden religiosa, constituia la esencia de una
forma de concebir su papel en el mundo y condicionaba todas sus acciones y puntos de vista acerca
de lo que debian hacer y cémo tenian que llevarlo a cabo dentro de la Nueva Espafa, asi como en
cualquier otro lugar al que los condujese su labor evangelizadora.

Por otra parte, resulta evidente que el aparente optimismo franciscano ante dicha tarea no
se nutria del desconocimiento de las culturas locales, sino por el contrario: reconocia en ellas la
sofisticacion que habian alcanzado durante su historia previa al contacto con Europa, al tiempo que
percibia con claridad el desamparo en que habian quedado tras la Conquista y la necesidad que
tenian de construir un nuevo sentido de comunidad; es decir, alguna clase de narrativa dentro de la
cual insertar su derrota. Ello solamente podia surgir a partir de su incorporacion al relato apocalip-
tico del cual los regulares eran impulsores y dentro del que se veian a si mismos como agentes de
redencion. El inquietante paralelismo en que se hallaban los involucrados podia considerarse una
mera coincidencia, pero también constituir a los ojos de los frailes una prueba incontestable del
caracter providencial de su encuentro: mientras que los joaquinistas se aproximaban y anticipaban
al arribo del fin de los tiempos, los indios mexicanos protagonizaban de facto el abrupto final de su
historia. En todo caso, los relojes historicos de ambos grupos humanos coincidian en un momento
definitorio y de profunda incertidumbre, cuyo significado solo era posible elucidar de la mano de
un entendimiento de la realidad que los incluyera a ambos y les permitiera actuar de cierta forma

conjunta.

15




3. El discurso de las imagenes

Aunque fueron diversos los ambitos dentro de los cuales los evangelizadores franciscanos y las
poblaciones indigenas novohispanas interactuaron, produciendo distintos resultados, existe un ele-
mento en comun dentro de tales interacciones. Se trata de la puesta en practica de cierta forma de
didlogo que contribuy¢ a identificar, de uno y otro lado de la ecuacion, equivalencias semidticas y
necesidades concurrentes a partir de las cuales era posible articular retazos de una realidad antigua
y sus viejas palabras e imagenes para insertarlas dentro de un nuevo cédigo compartido. Desde
luego, este didlogo y sus resultados tendrian inevitablemente un caracter asimétrico, en el sentido
de que los frailes, por mas que representaran una corriente ideologica en resistencia o por lo menos
escéptica frente a los poderes constituidos, gozaban de las ventajas que otorgaba su pertenencia
racial y cultural al grupo dominante. Sin embargo, es un hecho que tal condicién privilegiada les
permitié actuar, al menos en el caso de los mas connotados evangelizadores franciscanos, de una
forma audaz desde su llegada a la Nueva Espafia, aprovechando una interlocucion directa con los
indios que les facilitaba su labor en la conversion religiosa y el manejo de las lenguas locales.
Esta actitud de los frailes no iba encaminada hacia el asentamiento de las asimetrias culturales y
politicas frente a la poblacion local, lo cual hubiera dificultado ain mas su proyecto redentor; sino
en sentido contrario, buscando puntos de contacto que permitieran trasladar, de manera sencilla
y aceptable, su mensaje salvifico. Resulta imposible negar que hubo situaciones en las cuales los
regulares optaron por la destruccion de objetos y documentos considerados propicios para la super-
vivencia de la fe pagana en los nativos, pero lo que predomind fueron otro tipo de estrategias, de
las cuales contamos con testimonios tangibles.

De entrada, los frailes franciscanos exploraron con detalle las tradiciones, practicas y creen-
cias prehispanicas. Tal conocimiento se orientaba, entre otros aspectos, a identificar un posible
vinculo de las culturas locales con la historia biblica, lo cual constituia una hipotesis atendible den-
tro del entendimiento que los religiosos occidentales tenian del mundo durante el siglo XVI. Ello
predisponia a los religiosos para interpretar y consecuentemente traducir elementos de las creen-
cias nativas en términos aceptables para el cristianismo; o bien, ubicar semejanzas que, en sentido
contrario, facilitaban introducir conceptos cristianos dentro del imaginario religioso de los antiguos
mexicanos. Equivalencias expresadas, muchas veces, de forma visual dentro de los cédices, en cuya
superficie las culturas originarias guardaban memoria de sus devociones ¢ historia. Por ejemplo, la
caida de una pluma desde el cielo evocaba el origen de Huitzilopochtli, lo cual permitia construir

un simil con representaciones de la Anunciacion hecha a Maria. También sirve como muestra de

16

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



lo anterior la semejanza del glifo que representaba el “agua sagrada” para los nahuas y el simbolo
pasionario de la sangre de Cristo, representaciones, al fin y al cabo, de un concepto equivalente.
Estas similitudes, ya fueran claramente visibles o potencialmente susceptibles de aprovecharse,
abundaban a pesar de las diferencias culturales y fue tarea de los evangelizadores identificarlas, asi
como hacerlas explicitas para incorporarlas en su discurso. De esta manera se construia un nuevo
lenguaje que resignificaba simbolos cristianos dentro de un contexto novohispano y viceversa.'®

La expresion de esta estrategia franciscana para producir un discurso evangelizador que in-
corporara, de manera central, el universo simbolico de las tradiciones locales se encuentra consig-
nada en multiples maneras, imagenes y objetos pertenecientes a lo que se ha dado en llamar “arte
cristiano-indigena”, “arte indocristiano” o —a mi juicio con mayor acierto— “arte del contacto”." La
exploracion de las formas, imagenes y objetos resultantes de tales procesos me parece sumamente
relevante debido a que permite acceder a un testimonio material del trato cotidiano entre los evan-
gelizadores y sus evangelizados. De esta manera, se registran las huellas de un quehacer compar-
tido, en el que los protagonistas de un choque cultural daban paso a cierto nivel de entendimiento
y modificacion de sus maneras particulares de ver el mundo. En la produccion de tales objetos e
imagenes no solo se ubica una coincidencia o concurrencia conceptual —limitada por inevitables di-
ferencias en el modo de concebir ciertas practicas, por ejemplo, aquellas consideradas inaceptables
para los evangelizadores: los sacrificios humanos—, sino también una actividad de interlocucion
condicionada por ajustes, negociaciones, tensiones y experiencias compartidas, acumuladas a lo
largo del proceso mismo de fabricacion de pinturas, esculturas y otros articulos.

Como es bien sabido, en este contexto evangelizador los franciscanos dieron prioridad a la
fundacion de escuelas para la ensefianza de artes mecanicas, como la de San José de los Naturales
(figura 1), establecida primeramente en Texcoco y después en donde actualmente estan los restos
del antiguo convento de San Francisco en la Ciudad de México, que dirigi6 el fraile Pedro de Gante

(1478-1572).2° Ya que se trataba de escuelas destinadas a promover el trabajo manual, el énfasis

18. Pablo Escalante Gonzalbo, Los cddices mesoamericanos antes y después de la conquista espaiiola. Historia de
un lenguaje pictogrdfico (México: Fondo de Cultura Econdmica, 2010) representa una de las diversas publicaciones
donde este investigador desarrolla una minuciosa exploracion de tales procesos.

19. Los términos “arte cristiano-indigena” y “arte del contacto” han sido utilizados por el mencionado Pablo
Escalante Gonzalbo, por ejemplo en su trabajo “Estudios sobre el arte cristiano-indigena del siglo XVI”, Revista
electronica Imdgenes del Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Autébnoma de México,
(15 de marzo de 2022), https://www.revistaimagenes.esteticas.unam.mx/estudios-arte-cristiano-indigena, mientras que
la denominacion “arte indocristiano” proviene de Constantino Reyes Valerio, Arte indocristiano (México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia, 2000).

20. “Las dos primeras escuelas que hubo en México fueron fundadas por franciscanos y, hay que recalcarlo, éstas son
también las primeras escuelas del Nuevo Mundo. La primera fue fundada en Tezcoco por fray Pedro de Gante el afio
1523, antes de la llegada de los Doce, la segunda fue la que organizd, en México, fray Martin de Valencia”. Robert

17




de su actividad estaba puesto en la produccion material y no en el registro de ideas, creencias y
memoria colectiva —tal cual ocurriria en el ambito de la enseflanzas de las artes liberales, dentro
del colegio de Santiago de Tlatelolco, bajo la conduccion de fray Bernardino de Sahagun— pero
dicha produccién material evidentemente no era ajena a los valores simbolicos y culturales de sus
participantes, por lo cual los objetos ahi realizados eran igualmente portadores de ideas, creencias
y valores diversos. Por otro lado, durante los procesos de aprendizaje y en la practica de la pro-
duccién de objetos devocionales, los nativos mexicanos de San José de los Naturales de ninguna
manera fueron receptores pasivos de las ensefianzas provistas por los extranjeros, sino que entraron
en contacto con técnicas y lenguajes del arte occidental, del mismo modo que incorporaban en éste

y su imagineria religiosa los lenguajes propios de sus propias tradiciones.

Fig. 1 Figura 1. “Organizacion franciscana de la evangelizacion”.
Diego Valadés. Retorica cristiana (1579)

Es importante recalcar que, para estos dos grupos integrantes de la naciente sociedad novohispana
—indigenas y misioneros pertenecientes a las 6rdenes religiosas—, palabras e imagenes resultaban

indisociables. En el caso de los nativos de Mesoamérica, sus escrituras se componian por signos

Ricard, La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los métodos misioneros de las ordenes
mendicantes en la Nueva Esparia de 1523-1524 a 1572 (México: Fondo de Cultura Economica, 1947), 321.

18

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



graficos clasificables dentro de la categoria de los pictogramas, es decir, “signos de la escritura de
figuras o simbolos”:?! imagenes que aluden a conceptos, objetos o palabras, y cuya naturaleza en
tanto representaciones visuales resulta sumamente evidente. Esto, a diferencia de lo que ocurre con
nuestros abecedarios y otros signos lingiiisticos de los que disponemos, cuyo caracter es mas bien
abstracto y respecto a los cuales su forma material resulta de menor importancia, prevaleciendo
en cambio su componente intelectual. Sin embargo, para los religiosos europeos, como dentro de
la oratoria sagrada hispanica, los discursos también provocaban imdgenes y las imagenes debian

ser complementadas mediante el uso de palabras. El historiador Antonio Rubial afirma al respecto:

De acuerdo con las normas de la retérica, sermon y pintura forman una in-
ventio en la cual se entrecruzan una serie de redes conceptuales. La retori-
ca, en ambos, se mueve a partir de un concepto del conocimiento que poco
tiene que ver con el empirismo cientifico y que se relaciona mas bien con
el descubrimiento de interacciones simbolicas entre los objetos pintados y
las palabras con las que se les describe.?

Aunque adscritas a tradiciones diversas y en mas de un sentido confrontadas por el contexto his-
torico en que entraron en contacto, un punto en comun fundamental dentro de la oratoria sagrada
hispanica y la prehispédnica era su relacion con elementos visuales que otorgaban pleno sentido
a conceptos complejos, volviéndolos accesibles. Es decir, un pensamiento simbolico cuya peda-
gogia implicaba la traduccion de manera visible y sensible de las ideas, para construir el didlogo
intercultural al que se hace referencia. Por otro lado, aunque resulta un tanto reiterativo y acaso
lugar comun insistir en los efectos de las imagenes dentro de la oratoria religiosa y por tanto su
efectividad como instrumentos comunicativos, no se puede dejar sin mencionar este factor. Como
dice el franciscano Diego Valadés (1533-1582), “las cosas que se ven mueven con mas fuerza las
potencias del hombre”.” Ello no implica que una imagen determinada, por poderosa o persuasiva
que fuera en términos estrictamente visuales, emocionales o si se quiere hasta psicoldgicos, nece-
sariamente contribuyera a su interpretacion univoca en el naciente entorno novohispano. De hecho,
justamente fue la gran capacidad de las imdgenes para transmitir conceptos por medios sensibles
lo que obligd a un didlogo entre hispanos y mexicanos para acordar interpretaciones compartidas o

por lo menos mutuamente aceptables a lo largo de la fabricacion de objetos y el aprovechamiento

21. Diccionario de la Real Academia Espariola, entrada pictograma, consultado en: https://dle.rae.es/pictograma

22. Antonio Rubial, “Palabra e imagen. Un mural desaparecido en la Puebla del siglo XVII”, en Anales del Instituto de
Investigaciones Estéticas, vol. XX, nim. 73, otoflo (1998), 210.

23. Diego Valadés, Retorica cristiana. Esteban J. Palomera (intr.), Alfonso Castro Pallarés (adv.), Tarsicio Herrera
Zapién (pream.) (México: Fondo de Cultura Econémica, 2003), 479.

19




de su simbologia.

Los primeros franciscanos en la Nueva Espafia se consideraban a si mismos desarrolladores
de una metodologia evangelizadora propia, sustentada en el uso de imagenes, que para el papa
Gregorio Magno, desde el siglo VI de nuestra era, funcionaban como medio idoneo para la educa-
cion de los iletrados.* Si los frailes no habian partido de cero en el aprovechamiento de este tipo
de recursos, es cierto que los habian llevado a un nivel de eficacia superlativa, conscientes de que
una minoria de sus evangelizados tenia acceso a la lectura de textos o incluso a una comprension
adecuada de la oratoria. Son conocidas las representaciones graficas de Pedro de Gante instruyendo

a los naturales con el auxilio de grabados o laminas que clarifican sus palabras (figura 2).

Fig, 2. “Aqui esta el predicador de la palabra de Dios, el cual trata de hacerles
perceptibles a los indios los dones celestiales, predicandoles para esto en su
propia lengua”. Diego Valadés. Retorica cristiana (1579)
El también ya mencionado fray Diego Valadés informa respecto al esfuerzo invertido en el perfec-

cionamiento de tales técnicas y su adaptacion al entorno local:

...como se trata de inculcarles la doctrina cristiana por medio de figuras y
formas dibujadas en muy amplios tapices y dispuestos muy conveniente-

24. Mercedes Serna Arnaiz, “El espiritu didactico y comunitario de los franciscanos Diego Valadés y Joaquin Bolafios
a través de la iconologia”, en Edad de oro, n. 40 (2021): 608. El planteamiento de Gregorio Magno se remonta a dos
cartas enviadas al obispo de Marsella en los afios 599 y 600, que se pueden consultar en: Ignacio Cabello Llano (ed.),
“El valor de las imagenes como fuente de instruccion para los iletrados segun Gregorio Magno”, Revista electronica
Fontes Mediaevi (01/10/2021), https://fontesmediae.hypotheses.org/816.

20

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



mente, dando comienzo desde los articulos de la fe, los diez mandamientos

de la ley de Dios y los pecados mortales, y esto se hace con grande habili-
dad y cuidado.”

Los primeros doce franciscanos llegados a la Nueva Espafia, encabezados por fray Toribio de
Benavente (c. 1482-1569), fray Martin de Valencia (1474-1524) y fray Jacobo de Testera (c. 1480-
1545), fueron precursores en la implementacioén de tal practica, que continuaron sus hermanos.
El erudito Angel Maria Garibay consideré dicha estrategia producto de un aprendizaje obtenido a
través del contacto continuo con los codices elaborados por la poblacion ndhuatl, documentos en
cuyo caracter predominantemente visual seguramente advirtieron los frailes la familiaridad de los
habitantes del México prehispanico con las imagenes.”® Fray Jeronimo de Mendieta afirmé en re-
lacion con esta forma de predicacion a través de la vista, adoptada y adaptada por los franciscanos,
que “no fuera de poco fruto si en todas las escuelas de los muchachos la tuvieran pintada [la doc-
trina cristiana] de esta manera, para que por alli se les imprimiera en sus memorias desde su tierna
edad, y no hubiera tanta ignorancia como a veces hay por falta de esto”.?” Lo cierto es que no solo
los dogmas y sacramentos de la doctrina cristiana fueron traducidos por los frailes en imagenes,
sino incluso las letras del abecedario que aspiraban ensefiar a sus nedfitos, segin menciona Robert
Ricard. Para dicho autor, la relacion entre significado y significante, de acuerdo con dicha pedago-
gia, era muy subjetiva y sefiala que ésta constituia una caracteristica favorable de cara a los pueblos

nativos, ya que “los manuscritos mexicanos tienen el mismo caracter convencional”.?®
4. Figuras y formas para una realidad inédita

Quisiera concentrarme, para redondear esta exposicion, en algunas imagenes concebidas y elabo-
radas dentro de la mencionada escuela de San José de los Naturales, debido a que resultan muy
representativas del didlogo entre culturas y tradiciones propiciado por los franciscanos. Al mismo
tiempo, se trata de testimonios materiales cuya naturaleza y cualidades tanto estéticas como simbo-
licas resultan facilmente accesibles. Desde luego, no profundizaré en el proceso de su elaboracion
ni en todas sus caracteristicas formales, sino en rasgos generales pero definitorios, los cuales per-
miten entenderlas como fruto de una hibridacion de lenguajes. Dicho lo anterior, no estd de mas

aclarar que son objetos sofisticados y complejos, en torno a los cuales se tejen multiples capas de

25. Diego Valadés, Retorica cristiana.. ., 493.

26. Angel Maria Garibay, Historia de la literatura nahuat! (México: Editorial Porraa, 1987), 290.

27. Jeronimo de Mendieta, Historia eclesidastica indiana (Madrid: Biblioteca de autores espafioles, 1973) 51.
28. Robert Ricard, La conquista espiritual de México...,323.

21




materialidad y significado que han ameritado, para cada uno de ellos, exploraciones y analisis de
diverso tipo. Aqui interesan, como ya se dijo, en calidad de evidencias acerca de la interaccion

entre frailes y nativos evangelizados.
4.1 La Misa de San Gregorio

El primer objeto a analizar es una pieza de plumaria sumamente apreciada por ser de las pocas que
sobrevivieron al siglo XVI. Se trata de un mosaico de la Misa de San Gregorio (figura 3), que fue
estudiado de forma muy minuciosa por Elena Estrada de Gerlero, investigadora que la considera
una obra clave para la historia del arte novohispano.?’ Elaborada en el ano 1539, al interior de la
escuela fundada y dirigida por el fraile Pedro de Gante, por alguien que se identifica dentro de un
texto inscrito en la propia obra como “el gobernador Don Diego”, muestra una escena apocrifa en
la cual Cristo se manifiesta corpéreamente durante la Eucaristia. Esta iconografia tiene antece-
dentes en grabados europeos y seguramente fue elegida por su ilustracion sumamente grafica de
la identidad entre la hostia y el cuerpo del Salvador. Estrada de Gerlero ha identificado a su autor
como Diego Alvarado Huanitzin, nieto del emperador mexica Axaydcatl y cabeza de la élite teno-
chca entre 1539 y 1542.%°

Figura 3. Misa de San Gregorio. Museo Soumaya, Ciudad de México

29. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles..., 443.
30. Elena Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles..., 449.

22

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



El hecho de que, como sefala el mencionado texto inscrito en la pieza, un miembro de la clase
alta conquistada demostrase sus habilidades como amanteca —al ofrecer este trabajo en calidad de
obsequio para el papa Paulo III- expone como los evangelizados habian incorporado en su tradi-
cion creadora de objetos preciosos una escena pasionaria que permite visualizar el significado de
la Eucaristia mediante una imagen de Cristo emergiendo del sepulcro en el momento de la consa-
gracion. La fabricacion del mosaico con refulgentes plumas azules de colibri, ave asociada dentro
de la religiosidad mexica con el dios Huitzilopochtli y con la resurreccion de los muertos, deja ver
con claridad de qué manera los frailes y naturales lograron conformar en poco tiempo un discurso
visual significativo para ambas culturas, es decir, un proceso de incorporacion al cristianismo que
involucraba en forma sustancial elementos simbodlicos propios de las creencias nativas.

Conviene recalcar a este respecto que la utilizacién de la plumaria como técnica para la
elaboracion de articulos devocionales en la escuela de San José de los Naturales no solamente se
debio al acendrado gusto estético y disfrute sensible que despertaron este tipo de objetos entre los
europeos, quienes los conocieron y valoraron enormemente. De acuerdo con las tradiciones de las
cuales formaban parte los artistas mexicanos que realizaron este tipo de trabajos, las plumas no
constituian simplemente un objeto bello o decorativo, sino que representaban atributos de las divi-
nidades. Por tanto, su presencia dentro de una imagen sagrada cristiana debe interpretarse como un
sustrato de significado adicional a otros portados por el objeto o si se prefiere, como una incorpo-
racion simbdlica de la imagen dentro del &mbito religioso de los antiguos mexicanos, realizada al
nivel del material utilizado para su fabricacion. En otras palabras, implica que la imagen cristiana
accedia a una resignificacion de su caracter sagrado. Lo anterior se sustenta en el antecedente ya

aludido respecto al vinculo de la plumaria con los atributos de deidades propias del panteon local:

Los dioses mas importantes [de los mexicas] fueron asociados justamente
con las aves mas hermosas. Quetzalcoatl, dios del viento, era representado
bajo la forma de una serpiente recubierta de plumas de quetzal. Huitzilo-
pochtli, dios de la guerra, estaba directamente relacionado con huitzilin, el
colibri.’!

En concordancia con lo dicho, Santiago Mufloz afirma: “las obras plumarias no eran simples me-
dios estéticos para producir imagenes, sino que estaban cargados de un valor cosmoldgico impor-

tante y servian como medio de diferenciacion social”.’> No obstante, y precisamente por los moti-

31. Teresa de Maria y Campos, “Las plumas ricas, las plumas finas”, en Teresa Castello Yturbide, E/ arte plumaria en
Meéxico (México: Fomento Cultural Banamex, 1993), 27-41.

32. Santiago Mufioz, “El arte plumario y sus multiples dimensiones de significacion. La misa de San Gregorio,
virreinato de la Nueva Espafia, 1539”, Historia Critica, 1(31): 126, https://doi.org/10.7440/histcrit31.2006.05.

23




vos expuestos, difiero de la lectura decolonialista acerca del arte plumaria que hace el mencionado
investigador cuando sostiene dentro de su andlisis acerca del mosaico que representa la Misa de

San Gregorio lo siguiente:

La lectura indigena de las imagenes estaba codificada, llevaba consigo
unos ‘implicitos’y era tanto una expresion de una estructura, como una
modificacion de ella. Por medio de la expresion pictografica los ndhuas se
relacionaban con un orden politico, se situaban dentro de ¢l y lo alteraban.*

Tal tipo de interpretaciones acerca de la insercion de elementos americanos en el arte producido
dentro del mundo virreinal sitia de manera implicita o explicita el trabajo de los artistas locales en
el plano de una subversion silenciosa o una accion encubierta dentro del terreno de lo simbolico.
Sin embargo, como ya se sefialo, los franciscanos estaban perfectamente enterados del significado
religioso de los elementos nativos que se incorporaban en las obras devocionales de tema cristiano
producidas en el contexto donde evangelizaban a los naturales. Por tanto, resulta ingenuo sugerir
que estos frailes no estaban al tanto de las implicaciones en el uso de materiales de naturaleza
sagrada, como las plumas, y proponer que su uso representaba una estrategia disruptiva implemen-
tada de manera unilateral por sus evangelizados. En todo caso, parece mas factible suponer que
quienes alteraron el orden simbdlico-politico a través de este tipo de imagenes y objetos, como
sefala el autor citado, eran tanto los nahuas como los frailes. No debe parecer raro que a este tipo
de soluciones condujeran a las estrategias evangelizadoras adaptativas y dialogantes fundadas en
el pensamiento utdpico de los primeros franciscanos en la Nueva Espana.

Siguiendo la linea interpretativa propuesta, se puede inferir que el envio del objeto al papa
Paulo III como regalo constituia un acto de adhesion a la ecclesia catholica por parte de la nobleza
indigena, pero asimismo una toma de postura respecto a la naturaleza de tal manifestacion, que
no implicaba renunciar a la singularidad cultural de los pobladores nativos de la Nueva Espaia.
Es decir, se trataria de una muestra de acatamiento de la nueva religion, mas no en el sentido de
patentizar servilismo y mucho menos incondicionalidad ante el proceso transformador que estaba
teniendo lugar en el virreinato, sino en exigencia implicita de un reconocimiento para la cultura de

los nuevos cristianos.

33. Santiago Mufioz, “El arte plumario y sus multiples dimensiones de significacion...”, 131.

24

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afo 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



4.2 Nuestra Seiiora de Guadalupe

El segundo objeto por analizar es la famosa y polémica imagen de la Virgen de Guadalupe que se
conserva en su santuario en la Ciudad de México, la cual constituye el principal elemento devocio-

nal para los catolicos mexicanos, dentro y fuera del pais, hasta la fecha (figura 4).

Fig. 4. Nuestra Seriora de Guadalupe.
Basilica de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, México

Se elabor6 en el afio 1556, dentro de la escuela de San José de los Naturales, por parte de un artista
indigena identificado como Marcos Cipac de Aquino.** La importancia simboélica de esta imagen,
considerada una reliquia acheiropoiética,® sin duda rebasa su caracter pictorico, en tanto se ha
constituido como elemento central para una tradicion de indole apocaliptica (en el sentido estricto

de este término, como revelacion) dentro de la cual testimonia el llamado directo de la Madre de

34. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Sefiora de Guadalupe: la pintura, la leyenda y la realidad. Una investigacion arte-
histdrica e iconologica”, en Cuadernos de arte e iconografia, tomo XII (segundo semestre de 2003), 361-369.

35. Se llama asi a objetos cuya creacion se atribuye a un acto milagroso, producto de la intervencion divina, y no a labor
humana. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Sefiora de Guadalupe: la pintura, la leyenda y la realidad. Una investigacion
arte-historica e iconologica”, 297-312.

25




Cristo para que los novohispanos abrazaran la fe de cara al final de los tiempos, en un momento
crucial para la conformacion de nuevas identidades culturales y adopcion de distintas devociones
religiosas tras la Conquista.

A diferencia de lo ocurrido con la Misa de San Gregorio, el de la Guadalupana no se trata de
un tema de origen europeo adaptado al entorno local, sino que representa un entramado simbodlico
mas complejo. La Virgen de Guadalupe, a la cual eran devotos muchos de los conquistadores de la
época, constituia una madona medieval, formal y materialmente distinta a la mexicana. Su santua-
rio se encuentra en Caceres y no parece haber sido la fuente directa de inspiracion para el lienzo
que se conserva en el Tepeyac, cuya imagen implica el nticleo material de una devocién distinta,
propia y singular de la Nueva Espafia. Debe, por tanto, considerarse una elaboracién conjunta de
religiosos franciscanos, incluyendo a fray Pedro de Gante, y la comunidad autdctona, a partir de
distintos modelos europeos, con la evidente intencién de ofrecer un rostro catolico a la devocion
prehispanica hacia Tonantzin (“nuestra madre reverenciada”), en terrenos de cuyo antiguo adorato-
rio se edificaria el santuario donde se encuentra la imagen desde el siglo XVI.

La densidad en los estratos simbolicos de su iconografia resignificada, compartida e incluso
adoptada como emblema para la construccion de una identidad novohispana y luego mexicana, se
acumula en multiples episodios histdricos, tradiciones aparicionistas, devociones en torno a la reli-
quias, relatos y usos, mas que en la materialidad del objeto. Lo cual no deja de lado que su soporte
tenga relevancia, pues fue pintada sobre una humilde ti/ma o ayate, es decir la pobre vestimenta
de un macehual integrante de las clases indigenas mas desfavorecidas en la sociedad virreinal.
Ademads, y en ese mismo sentido, estd el hecho de que la tez morena de la madona se interprete
hasta nuestros dias como un gesto de identificacion con la poblacion indigena de la Nueva Espaiia,
territorio dentro del cual las consideraciones de carécter racial tenian una relacion directa con el re-
conocimiento colectivo. Investigaciones realizadas hace tiempo por Francisco del Paso y Troncoso
lograron identificar, dentro de unos anales elaborados por un hablante del nahuatl de nombre Juan
Bautista, al pintor indigena Marcos Cipac de Aquino como un ne6fito mexica evangelizado e ins-
truido por el mencionado fraile Pedro de Gante. Este artista autdctono se convirtié en reconocido
productor de imagenes religiosas y realizé tal obra imperecedera a sus cincuenta y un afios de edad,
dentro del entorno de la escuela de artes y oficios de San José de los Naturales.*®

La fabricacién de una advocacion mariana distinta a las preexistentes en Europa o trasla-
dadas desde alla a la Nueva Espafia resulta una accién sumamente innovadora e importante en el

contexto de la conformacion de la incipiente sociedad novohispana. Esté claro que el ejercicio de

36. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Sefiora de Guadalupe...”, 361-369.

26

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



investigacion etnografica desarrollado por los franciscanos en los lugares donde eran enviados para
evangelizar les permitia acceder a un nivel de comprension bastante preciso de las caracteristicas
y peculiaridades de la poblacion, induciéndoles a reconocer la importancia de los cultos locales.
Dado tal conocimiento, frailes humanistas como Pedro de Gante encontraron sin duda maneras
para articular en torno a las mas importantes de estas creencias locales o en relacion con algunos
de sus elementos mas significativos, un discurso adaptativo a las culturas evangelizadas.

El investigador H. M. S. Phake Potter considera que la imagen guadalupana fue comisionada
al pintor indigena por el sacerdote dominico Alonso de Montufar (c. 1489-1572), quien fungid
como arzobispo de México entre 1551 y 1572 y seria activo promotor de los derechos de los indios,
asi como impulsor de la aplicacion de los preceptos derivados del Concilio de Trento (1545-1563),
evento definitorio para la renovacion de estrategias dentro de la evangelizacion catélica en el marco
de la denominada Contrarreforma y de cara a los retos que presentaba la ruptura provocada por la
Reforma protestante. El razonamiento de Potter acerca de tal protagonismo de Montufar se basa
por un lado en el hecho de que fue fundador de la ermita del Tepeyac y principal promotor tempra-
no del culto a la guadalupana. También, a que estaba familiarizado con una iconografia mariana
relativa con la Aparicion de la Virgen a una comunidad dominicana y con la Asuncion de la Virgen,
presente en obras realizadas apenas unas décadas antes por el pintor espafiol Pedro de Berruguete,®’
artista con quien el soldado y cronista hispano Bernal Diaz del Castillo compard al pintor indigena
Marcos Cipac. Por otra parte, Potter sefiala que la iconogratia novohispana de la Virgen de Guada-

lupe guarda gran fidelidad con un relato mariano perteneciente a la tradicion de la orden dominica:

El Diablo —el enemigo de lo bueno, que nunca se asusta de desafiar al
Sefior del Universo— presintiendo que estaba ¢l puesto bajo ataque por los
dominicanos en Bolofia y Paris, y alli mas que en otros lugares, escogio
golpear a aquellas ciudades en el momento en que la Orden [dominicana]
fuera fundada... Como su resorte ultimo, los Padres Dominicanos buscaban
ayuda de la Virgen todopoderosa, y organizaron en su honor una procesion
solemne tras las Visperas, cuando se canta la Salve Regina. Gracias a esta
oracion dirigida a Maria, las nimero de personas habian visto y han infor-
mado que, mientras que los Hermanos [dominicanos]| se preparaban para
salir del altar de la Virgen, ella misma habia descendido desde las alturas
celestiales, acompafiada por un anfitrién de angeles. Cuando los Hermanos
empezaron la invocacion, “O, Maria apacible”, ella se inclin6, los bendijo
y [entonces] subid al Cielo una vez mas con su séquito [angélico].*®

37. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Sefiora de Guadalupe...”, 346-356.
38. H. M. S. Phake Potter, “Nuestra Sefiora de Guadalupe...”, 366-367.

27




El historiador Edmundo O’Gorman también otorga un papel central al segundo arzobispo de Méxi-
co dentro de la historia del culto a la guadalupana. De manera paraddjica, destaca la confrontacion
y el debate sostenido por €l con los franciscanos, quienes rodearon a la imagen y participaron en
su impulso como eje de una poderosa devocion. Los hechos son los siguientes: el 6 de septiembre
de 1556, Montufar predico en la Catedral de México un entusiasta sermén en honor de la virgen,
haciendo referencia directa a esta imagen realizada por el pintor indigena Marcos Cipac, la cual
entonces se encontraba colocada ya en su santuario del Tepeyac y era objeto de un interés mas bien
circunscrito a los pobladores hispanos del virreinato, para los cuales funcionaba como una version
mas o menos sucedanea de la advocacion extremena rememorada por los conquistadores. El dis-
curso del arzobispo fue vehemente respecto al poder milagroso de dicho objeto y su relacion con
el entorno novohispano, iniciando con la frase: “Dichosos los 0jos que ven lo que vosotros véis”.*

Como destaca O’Gorman, hubo una reaccion desfavorable inmediata por parte de un sector
de los franciscanos al sermén de Montufar, pues consideraron peligrosa la devocion, debido a su
potencial para revivir las costumbres idolatricas a partir del culto a las imagenes. Ademas, también
argumentaban que la imagen devocional y su ubicacion en el lugar donde estuviera un adoratorio
indigena constituia una suerte de legitimacion de antiguas creencias paganas. Por ultimo, se cen-
suraba la atribucion a la imagen de una serie de milagros no comprobados.*’ Resulta significativo
que, dentro de la propia orden franciscana, en cuyo seno se habia gestado la imagen —asi fuera en
acuerdo con la jerarquia religiosa del momento, en manos de un dominico—, hubiera discrepancias
frente a la actitud y el trabajo desarrollado por parte de la escuela que coordind Pedro de Gante.
No sera éste espacio para abundar en la polémica entre los franciscanos y el arzobispo Montufar,
que sobre todo tuvo como trasfondo un conflicto politico por el control de la iglesia en la segunda
mitad del siglo XVI novohispano; dentro del cual, si bien Montufar pertenecia de origen al clero
regular, estaba ejerciendo un contrapeso indeseado para los misioneros en su calidad de autoridad
a cargo de la iglesia secular. Lo cierto es que tal polémica no impidi6 que la imagen guadalupana
adquiriera una importancia mayuscula dentro de la evangelizacién y que, como bien advierten
los autores citados, esta devocion lograra un arraigo que trasciende mas alla de la evangelizacion

fundacional. Dentro de su promocion como lo que O’Gorman denomina “flor novohispana de la

39. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra Sefiora de Guadalupe
del Tepeyac (México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Historicas, 2001), 67-
72.

40. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras..., 75-80 y 81-92.

28

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



Contrarreforma™*! participaron no solo el dominico Montifar, sino también distintos actores y sec-
tores de la poblacion del virreinato, asi como también de manera muy sefialada los jesuitas.* Pero
todo ello no disminuye, sino, por el contrario, incrementa la importancia del reconocimiento de su
creacion en un ambito franciscano, destacando su naturaleza hibrida, en tanto catalizador y sintesis
de elementos simbolicos provenientes de tradiciones europeas y americanas involucradas dentro
de la propia imagen.

Pieza clave del rompecabezas guadalupano, aparte de la propia imagen, es el texto conocido
como Nican Mopohua, compuesto por el néofito Antonio Valeriano presuntamente en torno a 1555
y 1556.% En este texto en nahuatl, elaborado por un hablante de dicha lengua que se habia forma-
do dentro del ambito franciscano y que, por lo tanto, representaba a una élite nativa cristianizada,
capaz de realizar un ejercicio de traslacion, traduccion o incluso reinterpretacion de las devociones
europeas desde la perspectiva americana, segin Edmundo O’Gorman, se verifica la sacralizacion
de la imagen a través del relato de sus apariciones milagrosas. Lo que es todavia mas importante,
en esas narraciones se sitia a la poblacion indigena, representada por el macehual Juan Diego y
su tio Juan Bernardino, como protagonista central de las apariciones y por lo tanto en calidad de
receptora del milagro. O’gorman plantea de la siguiente manera el significado del Nican Mopohua

como documento que consagra el vinculo entre la poblacion indigena y la devocién mariana:

Pero ;qué fue concretamente, entonces, lo que Valeriano quiso comunicar a
los indios al sacralizar la imagen de la Virgen que se les habia “aparecido”
en 1555-1556, y en general al relatar todos esos portentos tan halagiiefios
para ellos que, por otra parte, recibirian sin ningtn espiritu critico y tanto
mas cuanto que apelaban a la irresistible fascinacion que, ain hoy, ejerce
en su animo lo fantéstico y lo maravilloso?

Pues, bien, el texto del relato es suficientemente explicito para poder
responder sin titubeo de duda. Desde la primera frase del parrafo introduc-
torio y mas adelante, ya aparecida la imagen, el indio Valeriano se refiere a
la Virgen Maria como “nuestra reina”, significando asi, no s6lo la majestad
espiritual de la madre de Dios, sino la existencia de un vinculo especial que
ella se habia dignado establecer con los indios; vinculo expresa y concre-

41. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras..., 113-122.

42, Por ejemplo, ver: Miguel Sanchez, Imagen de la Virgen Maria, Madre de Dios de Guadalupe, milagrosamente
aparecida de en ciudad de la de México (México: Imprenta de la Viuda de Bernardo Calderdn,1648), asi como Francisco
de Florencia, Zodiaco Mariano, en que el sol de justicia Christo, con la salud en las alas visita como signos, y casas
proprias para beneficio de los hombres los templos, y lugares dedicados a los cultos de su SS. Madre por medio de las
mas celebres, y milagrosas imagenes de la misma Sefiora, que se veneran en esta America Septentrional, y reynos de
la Nueva Esparia (México: Imprenta del Antiguo Colegio de San Ildefonso, 1755).

43. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras..., 49.

29




tamente ratificado en su primer coloquio con Juan Diego, supuesto que alli
es donde la reina celeste declara su predileccion por los indios, prometién-
doles consuelo y el amoroso amparo de una tierna madre.

Pero si ése fue el mensaje que Valeriano quiso transmitir a los de su
raza, es muy importante caer en la cuenta de que fue asi como Valeriano
logro reclamar para los indios la preferencia en los favores de esa efigie que
los espafioles se habian apropiado al hacer de su culto el centro favorito
de su devocion, plegarias y romeria. Y asi discernimos que en el relato de
Valeriano se opera una nueva transfiguracion de la imagen que la restituia
a su condicion original de Virgen india.*

Se antoja necesario revalorar los papeles del pintor Marcos Cipac de Aquino y el escritor Antonio
Valeriano en tanto algo mas que meros actores sumisos de un proceso de colonizacion. No parece
fuera de lugar reclamar para ellos y para las comunidades conquistadas a las cuales representaban
una caracterizacion distinta, en tanto interlocutores con los diversos grupos hispanos que en un
contexto tan complejo como fue la primera mitad del siglo XVI disputaban espacios de poder en
la Nueva Espaiia. Esto incluye el poder simboélico implicado dentro de las creencias y devociones
religiosas, las cuales no solo operaron como instrumentos de dominacion, sino también como espa-
cios de negociacion o incluso resistencia, si entendemos estos procesos como alternativas frente a
un cambio cultural inevitable e irreversible que afectd, por un lado, a los habitantes del virreinato
y, por otro, transformd a los mismos evangelizadores y su vision del mundo. La cercania de estos
nahuas con los franciscanos y su participacion activa dentro de la configuracion del culto a la Vir-
gen de Guadalupe como devocion indigena y plausible sustituta de 7onantzin muy bien pudieran
entenderse como factores para la apropiacion de la religion cristiana en aras de la reconfiguracion
de la identidad y visién del mundo que detentaban los conquistados. Desde esta perspectiva, Cipac
y Valeriano, junto con sus comunidades, representarian agentes de un cambio que no solo involucro
a los misioneros en particular y a los hispanos en general, sino dentro del cual las propias poblacio-
nes nativas actuaron en defensa de sus intereses y tradiciones de una manera que seguramente les
parecid legitima dadas las circunstancias, configurando escenarios distintos a la rendicion cultural

en que, tal vez injustamente, se les suele ubicar.*

44. Edmundo O’Gorman, Destierro de sombras..., 57.

45. Por ejemplo, en el texto de Itza Eudave Eusebio, “A imagen y semejanza. La colonizacion del ser y el saber
indigenas en la Historia general de las cosas de Nueva Espariia”, se omite atribuir agencia alguna a la poblacion nativa
en la construccion de nuevas identidades dentro del entorno franciscano, dictaminando que: “Con la nueva division del
mundo generada a partir del siglo XVTI los seres invadidos en sus cuerpos y mentes quedaron también divididos entre
el ser indigena, ligado a lo incorrecto, y el ser europeo, ligado a lo correcto, segtn las costumbres y pensamientos de
cada cultura; se gener6 una permanente sensacion de vivir Nepantla, lo cual quiere decir, en medio; entre el bien y el

30

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



Conclusiones

En busca de una mejor comprension de los procesos acontecidos durante las primeras décadas pos-
teriores a la Conquista y durante la incipiente conformacion de la sociedad novohispana, resulta
importante analizar especificamente los hechos y actores de una complejisima trama de relaciones
irreductibles a la dicotomia simplificadora de dominados/dominadores o colonizados/colonizado-
res, tal cual se tiende actualmente entre diversos circulos académicos. Esto —la simplificaciéon— sue-
le ocurrir debido a la intencion de brindar sustento factico a planteamientos tedricos, en lugar de
utilizar estos tltimos como lo que realmente son, es decir, un instrumento tentativo y esquematico
para la explicacion de acontecimientos irreductibles a formulaciones ideoldgicas.

La conmemoracion de los quinientos afios del arribo de la primera mision franciscana a la
Nueva Espana resulta un acontecimiento propicio para proponer una vision que eluda tanto la ha-
giografia practicada durante mucho tiempo —sustituto de la exploracion historica en torno a las or-
denes mendicantes—, como a su contrario: la descalificacion de todo aquello que involucra el papel
de la Iglesia catolica y sus distintos representantes y corrientes de pensamiento, cual si hubieran
operado en calidad de simples instrumentos del poder politico, sin la menor capacidad ni intencion
para ejercer su propia agencia dentro de los conflictivos momentos de definicion de la nueva reali-
dad americana en un entorno donde dificilmente se puede hablar de consensos en torno a muchos
de los temas centrales para tal periodo. Entre ellos, por supuesto, el de las estrategias y los fines
involucrados en la evangelizacion de los naturales.

Acudir al terreno de la Historia del Arte para la investigacion de procesos que involucraron la
produccion de objetos con un valor estético, histdrico, material y simbdlico tanto propios del mo-
mento de su fabricacion como generadores de resignificaciones posteriores, ofrece la oportunidad
de acceder a testimonios materiales donde se depositan y confluyen toda una serie de lenguajes e
interpretaciones, pero sobre todo de los cuales es posible extraer la evidencia de interacciones dis-
tintas a las que se rigen por el afdn de dominio politico-ideologico, que se presume como principal
motivacion para el contacto entre evangelizados y evangelizadores. En cambio, como resultado
de la supervivencia e incluso la valoracion simbdlica actual de objetos elaborados en la escuela
de artes mecanicas de San José de los Naturales, se logran advertir procesos de comunicacion y

circulacion operados entre la cultura hispanica y las culturas nativas de lo que hoy es México,

mal que impusieron las explicaciones y modos de vivir europeos”. Los objetos analizados en este trabajo y sus posibles
interpretaciones no conducen a reconocer “seres divididos” ni un “vivir Nepantla”, sino la reconfiguracion concertada
en las formas de percibir la realidad por parte de la poblacion indigena, a partir de un conflictivo y sin duda muy
discutible proceso de cambio cultural. En Valeria Afion y Loreley El Jaber (compiladoras), Modernidad, colonialidad
y escritura en América Latina. Cruces, discursos y relatos (San Miguel de Tucuman: EDUNT, 2020), 123.

31




donde ademas del ejercicio del poder también estuvo seguramente presente la construccion de co-
nocimientos y entendimientos respecto a lo ajeno, entre los actores de dicho proceso de choque y
transformacion cultural.

Desde tal punto de vista, la actividad de los franciscanos en la Nueva Espaia durante las
primeras décadas posteriores a la Conquista, puede en buena medida entenderse como un meca-
nismo que permitid a las poblaciones derrotadas construir un significado para el tragico momento
en el cual se encontraban. Dicho significado corresponderia con una interpretacion salvifica de la
historia, orientada hacia la esperanza en el advenimiento de una Edad Dorada. Este relato, prove-
niente de la Edad Media europea y con origen en la utopia mesianica de los franciscanos, apoyada
sobre las profecias de Joaquin de Fiore, coincidia en muchos sentidos con el pensamiento fatalista
de los antiguos pueblos mesoamericanos. Por tanto, es natural que prosperara y cobrara forma en
objetos donde se condensaron procesos de interaccion y didlogo. Finalmente, sucesos ocurridos a
partir de la segunda mitad del siglo XVI en la Nueva Espafia, tales como la drastica reduccion de
la poblacion indigena y el dominio de la iglesia secular sobre la regular, no pueden ser ignorados

como factores para el colapso de tal utopia evangelizadora.

Bibliografia y referencias

Alvar Esquerra, Alfredo. “El Cisneros politico y sus reformas y rupturas”. Archivo Ibero-America-
no, 79, n. 288-289 (2019), 283-304. https://doi.org/10.48030/aia.v79i1288-289.144

Baudot, Georges. “Los precursores franciscanos de Sahagun del siglo XIII al siglo XVI en Asia 'y
América”. Estudios de cultura nahuatl, 32 (2009), 59-173. https://www.revistas.unam.mx/
index.php/ecn/article/view/9251

Benjamin, Walter. Tesis sobre la historia y otros fragmentos. México: Universidad Autonoma de la
Ciudad de México, 2008.

Cabello Llano, Ignacio (ed.). “El valor de las imagenes como fuente de instruccion para los iletra-
dos segin Gregorio Magno”. Fontes Mediaevi (01/10/2021). https://fontesmediae.hypothe-

ses.org/816

Echeverria, Bolivar. La modernidad de lo barroco. México: Editorial Era, 1988.

Eudave Eusebio, Itza. “A imagen y semejanza. La colonizacion del ser y el saber indigenas en la
Historia general de las cosas de Nueva Espania”. En Modernidad, colonialidad y escritura
en América Latina. Cruces, discursos y relatos, compilacion de Valeria Aion y Loreley El

32

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afo 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



Jaber, 91-135. San Miguel de Tucuman: EDUNT, 2020.

Escalante Gonzalbo, Pablo. Los codices mesoamericanos antes y después de la conquista espario-
la. Historia de un lenguaje pictogrdfico. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2010.

Escalante Gonzalbo, Pablo. “Estudios sobre el arte cristiano-indigena del siglo XVI”. Imdgenes

(15 de marzo de 2022). https://www.revistaimagenes.esteticas.unam.mx/estudios-arte-cris-
tiano-indigena

Estrada de Gerlero, Elena. Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo profano en el arte
novohispano del siglo XVI. México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Estéticas, 2011.

Florencia, Francisco, de. Zodiaco Mariano, en que el sol de justicia Christo, con la salud en las
alas visita como signos, y casas proprias para beneficio de los hombres los templos, y lu-
gares dedicados a los cultos de su SS. Madre por medio de las mas celebres, y milagrosas
imagenes de la misma Seriora, que se veneran en esta America Septentrional, y reynos de la
Nueva Esparia. México: Imprenta del Antiguo Colegio de San Ildefonso, 1755.

O’Gorman, Edmundo. Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra
Seriora de Guadalupe del Tepeyac. México: Universidad Nacional Autébnoma de México,
Instituto de Investigaciones Histdricas, 2001.

Maria y Campos, Teresa de. “Las plumas ricas, las plumas finas”. En El arte plumaria en México,
edicion de Teresa Castello Yturbide, 27-41. México: Fomento Cultural Banamex, 1993.

Mendieta, Jeronimo de. Historia eclesidstica indiana. Madrid: Biblioteca de autores espaioles,
1973.

Muioz, Santiago. “El arte plumario y sus multiples dimensiones de significacion. La misa de San
Gregorio, virreinato de la Nueva Espana, 1539”. Historia Critica 1 (31), 121-149. https:/
doi.org/10.7440/histcrit31.2006.05

Garcia Icazbalceta, Joaquin. Nueva coleccion de documentos para la Historia de México. México,
Editorial Porrtia, 1941- 1944, vol.: “Cartas de religiosos de Nueva Espana”, t. .

Garibay, Angel Maria. Historia de la literatura ndhuatl. México: Editorial Porria, 1987.

Reyes Valerio, Constantino. Arte indocristiano. México: Instituto Nacional de Antropologia e His-
toria, 2000.

33




Romero Tabares, Ma. Isabel, “El pensamiento erasmista. Su aportacion a la cultura y sociedad es-
pafiolas del siglo XVI”. Cuadernos sobre Vico, n. 4 (diciembre 2020), 149-166. https://doi.
org/10.12795/Vico.1994.i04.09

Ricard, Robert. La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los métodos mi-
sioneros de las ordenes mendicantes en la Nueva Espania de 1523-1524 a 1572. México:
Fondo de Cultura Econémica, 1947.

Rubial, Antonio. “Palabra e imagen. Un mural desaparecido en la Puebla del siglo XVII”. Anales
del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XX, nim. 73, otofio (1998): 209-213.

Sanchez, Miguel, Imagen de la Virgen Maria, Madre de Dios de Guadalupe, milagrosamente apa-
recida de en ciudad de la de México. México: Imprenta de la Viuda de Bernardo Calderon,
1648.

Serna Arnaiz, Mercedes. “El espiritu didactico y comunitario de los franciscanos Diego Valadés y
Joaquin Bolafios a través de la iconologia”. Edad de oro, n. 40 (2021): 603-619.

Valadés, Diego. Retorica cristiana. México: Fondo de Cultura Econémica, 2003.

Weckmann, Luis. “Las esperanzas milenaristas de los franciscanos de la Nueva Espafia”. Historia
Mexicana, 32 (1) (1982): 89-105. https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/ar-
ticle/view/2617

34

Revista Multidisciplinaria de Estudios Franciscanos
Afio 2, No. 3/ ISSN: 2992-8346



