
1



2

Códice florentino
Libro Quinto
Paleografía y traducción 

del náhuatl al español

Introducción: Julián Saldierna1 Rangel y Juan Carlos 
Torres López

Paleografía del náhuatl, transcripción y traducción al 
español con notas

por
Juan Carlos Torres López

Normalización paleográfica: Marc Thouvenot

Coordinadora del Proyecto "Paleografía y traducción del Códice 
florentino": Pilar Máynez Vidal

 Publicado: 18/02/2025



3



4

Índice 

Introducción………………………………………………………………............ 7

Códice florentino

Libro Quinto

Paleografía y traducción del náhuatl al español….…………………… 23

Referencias………………………………………………………………………… 75



5



6

Introducción



7

Introducción

Julián Saldierna Rangel1

Juan Carlos Torres López2

El Libro Quinto “De los agüeros y pronósticos que estos naturales tomaban de algunas aves, animales 

y sabandijas para adivinar las cosas futuras” está organizado en dos partes. La primera se conforma 

de trece capítulos en los que se presentan los presagios. La segunda es un apéndice desarrollado, a su 

vez, en treinta y siete capítulos en donde se reúnen lo que Sahagún denominó “abusiones”. Podemos proponer 

una división de todo el volumen atendiendo al tipo de seres que participan en los presagios. Así, tenemos 

dos tipos: los relativos a animales (capítulos: 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10 y 13) y los relacionados con espectros, 

fantasmas y/o aparecidos (capítulos: 3, 11, 12 y 13). 

Cada uno de los trece capítulos que integran el Libro Quinto tienen una estructura más o menos regular: 

a) título, b) breve introducción, c) descripción del presagio (signo), d) interpretación, y e) acción. En algunos, 

una vez que se presenta el presagio, se describe el modo en que se debe actuar para evitar consecuencias 

desfavorables, es decir: no solo está el signo y su interpretación, sino el comportamiento a seguir ante esta 

situación. Así, por ejemplo, encontramos:

a)	 Título. “Capítulo primero donde se dice el presagio, el que entendían como presagio, cuando alguien 
escuchaba que alguna fiera aullaba durante la noche, o quizá alguien lloraba como una anciana. Y 
también lo que decían los tonalpouhque, que se decía eran tlamatinime”.3

b)	 Breve introducción. “Antiguamente, cuando se idolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, …todas 
estas cosas las consideraban como presagios…”.4

c)	 Descripción del presagio (signo). “El primero es éste: cuando alguien oía a [una] fiera aullar…”.5

d)	  Interpretación. “…esto decían: [alguien] ya morirá en la guerra” o “…morirá de causa natural”, o 
“…quizá ya encontrará alguna desgracia”.6

e)	 Acción. “Cuando le haya sucedido de este modo, entonces por eso se va a consultar al tonalpouhqui; 
allá lo anima, lo ilumina…”.7

La segunda parte, el apéndice, contiene treinta y siete capítulos en donde se recopilan las abusiones. López 

Austin dice que en esta sección parece haber una estructura interna.

1. Maestro en Letras por la UNAM. Ha publicado prólogos, capítulos de libros y artículos en diferentes revistas. Imparte las 
asignaturas de “Teoría de la crítica literaria” y “Literatura prehispánica”correspondientes a la Licenciatura en Lengua y Literatura 
Hispánicas en la FES Acatlán, entre otras.
2. Juan Carlos Torres López es Doctor en Estudios Mesoamericanos (UNAM) y realizó una estancia posdoctoral en la Universidad 
Autónoma Metropolitana. Es profesor de la Facultad de Filosofía y Letras (UNAM) y especialista en literatura indígena y colonial, 
además, experto en la paleografía y traducción de textos novohispanos en lengua náhuatl. 
3. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
4. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
5. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
6. Códice florentino, f.1r-1v, traducción de Juan Carlos Torres.
7. Códice florentino, f.1v, traducción de Juan Carlos Torres.



8

Así, por ejemplo, al relato acerca de una flor sigue el de otras dos. Si la acción de pasar sobre un niño le 
impide crecer, sigue otra por el estilo. Hablan los informantes de sopear en la olla, siguen con lo dicho 
de los tamales que se pegan a la olla, mencionan en éste los peligros en el campo de batalla, continúan 
con el del cordón umbilical que se deja en el mismo campo, esto les sugiere el tema de la mujer preñada 
y luego el de la parida.”8

Por último, en relación a la versión en castellano, recordemos que el Libro Quinto mantiene este diseño: la 

columna de la derecha está en náhuatl y la de la izquierda en español, ilustrado con doce imágenes.9 La versión 

castellana no es una traducción de la náhuatl, pues, como dice Alfredo López Austin: 

Sahagún utilizó el material que sus informantes le proporcionaron únicamente como fuente documental 
para elaborar su Historia. Hay omisiones y también aclaraciones que mucho pueden ayudar a la 
comprensión de las creencias de los antiguos mexicanos.10 

En cuanto a las aclaraciones, la parte en español incluye dos prólogos, uno al “Libro Quinto” y otro al 

“Apéndice”,  que sirven para comprender la diferencia entre presagio y abusión. Al final, después del capítulo 

XXXVII del apéndice, hay una breve conclusión. En ambas versiones –castellano y náhuatl– están el mismo 

número de capítulos: 13 para los augurios y 37 para el apéndice. 

Sahagún recogió los presagios del Libro Quinto en dos etapas, que podemos enumerar a partir de 

la documentación: Primeros memoriales y Códice florentino. En la primera hizo una lista de los augurios: 

“enumeración, causa y efecto en pocas palabras”.11 Además, “…el quinto párrafo de los Primeros memoriales, 

…tiene otra [lista] en seguida que habla de los sueños. Es una lista también breve de la que no aparece después 

ningún texto desarrollado”.12 En los Primeros memoriales se registran los augurios con su descripción y 

“pequeños párrafos a manera de títulos capitulares”, tal como aparecerá en el Códice florentino; de hecho, 

“salvo variantes sin importancia, ligerísimas omisiones o rectificaciones, ambos textos son iguales”.13

1. Los tetzahuitl, los agüeros  y las abusiones

El objetivo de este apartado es proponer unas notas introductorias que nos aproximen a comprender qué es un 

presagio o tetzahuitl y qué es una abusión. Nos basaremos en lo expuesto en el propio Códice florentino, tanto 

en la versión en náhuatl como en la castellana. Y lo complementaremos con otras fuentes. 

8. López Austin, 2017, p. 12.
9. Como dice Diana Magaloni: “…el libro 5, dedicado a la popular creencia en los presagios, sólo tiene 12 imágenes”. Magaloni 
Kerpel, 2014, p. 7.
10. López Austin, 2017, p. 11.
11. También, se salta en la enumeración de los capítulos, “…del octavo augurio al décimo, tal vez por simple error de guarismos; 
no se encuentra en la lista de Tepepulco el augurio del chiquimoli cierto pájaro carpintero-, y el agüero referente a la aparición que 
en México se llamaba “…la espaldilla” tiene en la lista el nombre de “la enteramente aplastaducha", con el que era conocida en la 
región tezcocana de Tepepulco”. López Austin, 2017, p. 11.
12. López Austin, 2017, p. 11.
13. Además, “desaparecen en el Matritense el augurio referente al coyote y los que afectaban a toda una ciudad. El augurio del 
mochuelo prácticamente también desaparece, puesto que es incluido su nombre en el capítulo de la lechuza, pero no la diferencia 
de consecuencias mágicas de la presencia de ambos animales. Simplemente atribuye el Matritense el mismo agüero a las dos aves”. 
López Austin, 2017, p. 10.



9

1.1 El tetzahuitl

Los textos del Libro Quinto son designados como tetzahuitl. Este nombre aparece en el título: Ic macuilli 
amoxtli, oncan motenehua: in tetzahuitl catca, in quitetzammatia, in yehuantin mexica.14 Y el primer capítulo 

dice: Ic ce capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl in quitetzammatia....15 En ambos aparece la palabra tetzahuitl. 

Alonso de Molina en su Vocabulario lo define como “cosa escandalosa, o espantosa, o cosa de agüero”.16 

Algunos otros términos relacionados con este concepto, registrados en Molina son: tetzauhtlatoa “hablar cosas 

terribles y escandalosas, o descubrir algún secreto por el cual se causo algun gran mal y escandalo”;17 tetzauia 

“tener alguna cosa por agüero, o espantarse mucho y escandalizarse”;18 tetzauia “escandalizar a otros”.19 En 

estas definiciones se menciona el escándalo, el espanto, lo terrible, el agüero y lo secreto. 

A partir de lo anterior podemos decir que en el tetzahuitl intervienen los siguientes elementos: el agüero, 

lo secreto, el escándalo, el espanto y lo terrible. Tanto el escándalo como el espanto son efectos producidos en 

quien presencia el agüero. Esto quiere decir que en el tetzahuitl no solo importa el mensaje, sino la reacción 

que provoca en los receptores. Miguel Pastrana Flores identifica tres aspectos característicos del tetzahuitl:

…el escándalo, el espanto y el augurio […] se hace evidente que el concepto muchas veces tiene el 
sentido de algo que es asombroso, público y que, además, causa temor; […] algo que por su naturaleza 
resulta insólito, por lo que asombra, causa miedo y escandaliza a la gente.20 

Este carácter de asombro se ve desde el inicio del Libro Quinto del Códice florentino, pues se dice en la 

introducción al primer capítulo: “Se asombraban, presagiaban”.21 Otro elemento distintivo del tetzahuitl a lo 

largo del libro es cuando aparece la siguiente frase: “es presagio de…”. Así, por ejemplo, en el cuarto capítulo: 

“… se oye que ulula…es presagio de muerte”.22 Esto significa que anuncia un hecho futuro. Al respecto, 

Miguel Pastrana afirma que “la naturaleza inusitada y maravillosa del tetzahuitl hacía que fuera pensado 

como un anuncio de lo que estaba por venir…”;23 sin embargo, como ya se mencionó, el mensaje mantiene 

un carácter enigmático: “No se ‘sabía’ con precisión y claridad qué anunciaba el presagio…”.24 Por tanto, este 

exige una actividad de desciframiento; el que está en contacto con él debe saber interpretarlo para conocer los 

acontecimientos futuros. 

Por otro lado, resulta relevante decir que el tetzahuitl se relaciona tanto con los zazaniles del Códice 

florentino25 como con los acertijos del Chilam Balam de Chumayel.26 Si bien son géneros diferentes, en todos 

14. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
15. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
16. Molina, 2013.
17. Molina, 2013.
18. Molina, 2013.
19. Molina, 2013.
20. Pastrana Flores, 2009, p. 22.
21. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
22. Códice florentino, f.6v y 7r, traducción de Juan Carlos Torres.
23. Pastrana Flores, 2009, p. 24.
24. Pastrana Flores, 2009, p. 24.
25. Los zazaniles se encuentran en el capítulo XLII del Libro Sexto del Códice florentino. Consisten en una adivinanza que se plantea 
a un interlocutor con el objetivo de probar su conocimiento e inteligencia, pero en un contexto lúdico-recreativo de entretenimiento. 
26. Estos acertijos están en el Libro Cuarto del Chilam Balam de Chumayel, titulado “De las pruebas”; también es conocido como 
“Lenguaje de Zuyua”. Consiste en una serie de acertijos que se empleaban entre la nobleza maya con el fin de probar al aspirante 
a gobernante. Los encargados de hacer las pruebas eran los halach uiniques o sacerdotes mayas; estos planteaban un enigma a 
los jóvenes aspirantes al cargo de gobernantes. Para la lectura de estos acertijos puede consultarse: Libro de Chilam Balam de 



10

ellos hay elementos en común: plantean un enigma rico en figuras retóricas y se pone a prueba el saber del 

intérprete. 

De todo lo anterior, podemos concluir lo siguiente:

a)	 Los textos que se registran en el Libro Quinto se titulan tetzahuitl.
b)	 Este concepto se relaciona con lo escandaloso, lo asombroso, lo espantoso, lo oculto y lo misterioso.
c)	 Hay una relación entre el tetzahuitl y su reacción: “…se asombraban, presagiaban”.27 
d)	 Irrumpe en el orden natural para anunciar algo futuro. Es anticipo de un bien o un mal.
e)	 Implica una actividad de desciframiento: hay que estar familiarizado con los signos para poder 

interpretar los acontecimientos venideros. 

1.2 El agüero

Sahagún titula el Libro Quinto así: “Que trata de los agüeros y pronósticos, que estos naturales tomaban de 

algunas aves, animales y sabandijas para adivinar las cosas futuras”.28 Y en el prólogo a este mismo libro 

dice “se ponen en el presente libro muchos de los agüeros que estos naturales usaban”.29 A lo largo de éste 

predomina dicho término para designar a los textos que en la versión en náhuatl denomina tetzahuitl. En otras 

partes usa “señales y pronósticos”.30 En el prólogo al “Apéndice del Libro Quinto”, el franciscano precisa lo 

siguiente:  

…los agüeros por la mayor parte atribuyen a las criaturas lo que no hay en ellas, como es decir que 
cuando la culebra, o (la) comadreja, atraviesan por delante de alguna que va (de) camino, dicen que es 
señal que le ha de acontecer alguna desgracia en el camino…”.31  

Hernando Ruiz de Alarcón en su Tratado de las supersticiones indica que… 

…lo que en España llaman agüeros, en mexicano llaman tetzahuitl, si bien el vocablo mexicano suena 
algo más que el castellano, porque dice agüero, pronóstico, portento o prodigio, que pronostica algún 
mal presente o venidero, todo lo dicho comprende el término tetzahuitl...32  

Por su parte, Covarrubias define agüero como “género de adivinança por el buelo de las aves y por su canto, 

o por el modo de picar los granos o migajas que se les echavan, para conjeturar los augures buenos o malos 

sucesos”.33

De lo anterior, podemos concluir que: a) los textos del Libro Quinto son nombrados por Sahagún 

como “agüeros”. También se les designa “señales”, “pronósticos”, “portento” y “prodigio”; b) los agüeros son 

tomados principalmente de los animales. En muchas ocasiones anticipan desgracias. De ahí la importancia 

de conocerlos para saber lo que va a suceder; c) un agüero sirve para prever el futuro. Se le relaciona con la 

Chumayel, 2013, pp. 33-47.
27. Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
28. Sahagún, 2006, p. 11.
29. Sahagún, 2006, p. 13.
30. Por ejemplo: “Capítulo VI. De las señales y pronosticos que aparecieron antes que los españoles vinieran a esta tierra, ni hubiese 
noticia de ellos”, en Sahagún, 2006, p. 291. Lo mismo en el capítulo 1 del Libro Doceno, en Sahagún, 2006, p. 23. 
31. Sahagún, “Apéndice del Libro Quinto. De las abusiones que usaban estos naturales”, en Sahagún, 2006, p. 2. 
32. Ruiz de Alarcón, 1988, p. 70
33. Covarrubias, 1998.



11

adivinanza. 

1.3 Las abusiones

En el “Apéndice al Libro Quinto” se registran otros textos, mucho más breves que los anteriores. Sahagún los 

llama “abusiones”.34 Y dice que  estas “…toman en mala parte las impresiones, o influencias, que son buenas 

en las criaturas…”.35

Se suele referir a ellas de forma despectiva; por ejemplo, en el primer capítulo se les designa como 

engaños: “Y de este modo los viejos lo inventan, así se engañan”;36 en otra parte se añade lo siguiente: “sobre 

esta flor también los ancianos desvariaban”.37 Covarrubias define este término como “el mal uso, abusión; vale 

casi lo mesmo que superstición o falso agüero o superstición”.38 

1.4 Diferencia entre tetzahuitl y abusión

Para Alfredo López Austin, “el agüero es una señal que estima captar el hombre de los acontecimientos 

futuros, mientras que la abusión es la simple derivación mágica de causa a efecto, sin la implicación del 

supuesto conocimiento del porvenir”.39 En la abusión encontramos una prohibición implícita: al describir 

las consecuencias derivadas de la transgresión, se dice que esto debe evitarse; en cambio, en el tetzahuitl, se 

interpreta un signo, y en muchas ocasiones, saber esto sirve para evitar un daño. 

2. El valor poético del Libro Quinto

El Códice florentino se realizó gracias a la colaboración de tlacuilos, especialistas en distintas materias y un 

grupo de estudiantes trilingües de origen nahua que habían sido alumnos de Sahagún.40 Seguramente algunos 

de ellos fueron los responsables de pulir la información recabada, pues esto se ve reflejado en el cuidado de 

la expresión en náhuatl. Por lo tanto, consideramos importante que el lector atienda no solo a la información 

reunida, sino a la manera en cómo se comunica. 

Sabemos que los pueblos nahuas de procedencia prehispánica le daban gran valor a la palabra. Importaba 

mucho el mensaje, pero sobre todo la manera de expresarlo; para dicha cultura hablar significaba conmover, 

pues como dice Patrick Johansson, en náhuatl el verbo mati significa “saber”, pero también “sentir”. Ambas 

cosas son importantes, porque el conocimiento indígena “busca integrar los hechos por conocer a una totalidad 

en la que se funde lo intelectual y lo sensible”.41 Este esmero en la forma de transmitir el mensaje evidencia 

34. El título dice: “Apéndice del Quinto Libro. De las abusiones que usaban estos naturales”, Sahagún, 2006, p. 29.
35. Sahagún, 2006, p. 29.
36. Códice florentino, f.15r, traducción de Juan Carlos Torres.
37. Códice florentino, f.15r, traducción de Juan Carlos Torres.
38. Covarrubias, 1998. Por su parte, López Austin dice que “la abusión nace de la interpretación que del mundo hace el hombre; pero 
sólo se manifiesta como tal en el enfrentamiento de culturas… entre los mismos indígenas las abusiones eran más frecuentes entre 
la gente inculta…”. López Austin, 2017, p. 11.
39. López Austin, 2017, p. 11.
40. En el prólogo al Libro Segundo de la Historia general Sahagún menciona a cuatro de ellos: Antonio Valeriano de Azcapotzalco, 
Alonso Vegerano de Cuautitlán, Martín Jacobita de Tlatelolco y Pedro de San Buenaventura de Cuautitlán. Sahagún, 2006, p. 107.
41. Johansson, 2004, p. 60.



12

una consciencia estética. 

El estilo del náhuatl en el Libro Quinto es rico en figuras retóricas, porque a través de ellas se buscó 

provocar un efecto en los receptores del mensaje. Esto coincide con el concepto de desautomatización del 

lenguaje. Como dice Víctor Slovski “nosotros llamaremos objetos estéticos en el sentido estricto de la palabra, 

a los objetos creados mediante procedimientos particulares, cuya finalidad es la de asegurar para esos objetos 

una percepción estética”.42 Por tanto, valoramos los tetzahuitl como poéticos, porque es evidente que en ellos 

hubo una intención de asegurar una percepción estética.

Por otro lado, debemos tener en cuenta que las obras no tienen un sentido único e imperecedero, 

pues ello depende, en gran medida, de la lectura e interpretación que se hace de ellas. Las reacciones que 

provoca una obra constituyen un dato importante para saber el valor que se le está asignando en un momento 

determinado.43 En este sentido, los presagios han llamado la atención a lo largo de la historia de la literatura, 

desde la Ilíada44  hasta nuestros días.45 En México también, pues la tradición oral los ha retomado.46 Lo mismo 

en la literatura indígena, como se puede ver en dos poemas que recrean el presagio del tecolote que anuncia la 

muerte. Uno es el de la escritora en lengua maya Briseida Cuevas Cob,47 el otro del poeta mazateco Apolonio 

Bartolo Ronquillo.48 De esta manera, su recepción en la literatura demuestra el valor que se le ha dado a lo 

largo de la historia.49 

Así, tenemos que en la historia de la literatura los presagios han jugado un papel importante (recepción 

literaria), pero también éstos poseen un valor en sí debido a la desautomatización del lenguaje, planteamiento 

proveniente de las teorías formalistas (principios del siglo XX), para quienes la creación literaria consiste en el 

42. Slovski, 1999, p. 60.
43. El carácter artístico de una obra se puede determinar “por medio de la forma y el grado de su efecto en un público determinado”. 
Jauss, 2008, p. 57.
44. En la Ilíada, por ejemplo, se cuenta que el adivino Calcante da ánimo a los aqueos para seguir en la guerra, después de haber 
interpretado el siguiente presagio: “Y aquí estaban, polluelos de una pájara, tiernos hijitos,/ en la más alta rama, so las hojas 
encogidos de miedo,/ ocho, y la novena era la madre que parió a los hijitos;/ aquí, aquélla los devoró, mientras miserables chillaban”. 
Homero, 1996, p. 28.  
     Entonces, el adivino interpreta el signo y dice que las ocho crías y la madre representan los nueve años que tardarán luchando, 
teniendo como consecuencia éxito en el décimo: “¿Por qué os volvisteis mudos, aqueos de melenuda cabeza?/ Sin duda, esta gran 
señal nos ha mostrado el próvido Zeus;/ tarda, tarda en cumplirse, cuya gloria jamás morirá;/ cómo ésta a los hijitos del ave devoró, y 
a ella misma,/ ocho, y la novena era la madre que parió a los hijitos,/ así a otros tantos años nosotros allí guerrearemos,/ y al décimo 
tomaremos a la ciudad de anchas calles”. Homero, 1996, p. 28.
45. Un ejemplo en nuestros días lo tenemos en la tragedia Bodas de sangre, de Federico García Lorca. En dicha obra, en el tercer 
acto, el personaje de la Luna, caracterizada como leñador joven, presagia la muerte de los amantes. La luna, dice: “Pues esta noche 
tendrán/ mis mejillas roja sangre/ y los juncos agrupados/ en los anchos pies del aire”. García Lorca, 2003, p. 186.
46. Dos ejemplos pueden ilustrar esto. Uno es el famoso refrán “cuando el tecolote canta, el indio muere”; otro es la canción “El 
triste”, de Roberto Cantoral García, en donde se dice en una parte: “hasta la golondrina emigró/presagiando el final”.
47. En este poema, el yo lírico se pregunta qué muerte presagia el ave si ya han desaparecido los integrantes de esa cultura: “El búho 
llega./ Se agazapa sobre el muro./ Medita./ Qué muerte anunciar/ si ya nadie vive en este pueblo./ Los fósiles de la gente/transitan a 
ningún lado./ Pinta la luna las tumbas del camposanto/ que ha comenzado a masticar la maleza,/ el búho/ ensaya un canto a la vida./ 
Se niega a presagiar su propia muerte”. Citado por Bayardi Landeros, 2019, p. 188.
48. En su poema “El búho anuncia una muerte” el fin fatídico que anuncia el ave es el del amor: “Canta el búho/entre el denso 
follaje del viejo roble,/ oculto en la noche anuncia una muerte.// Una piedra silva en la oscuridad/buscando sus ojos redondos,/ se 
agazapa y emprende el vuelo/ para seguir cantando desde la copa de otro árbol.// Mi dolido corazón/es envestido por el vendaval de 
tu ausencia./ El noble búho lo sabe/ y sin ser culpable anuncia lo inevitable.// Y en tanto llega el fatídico día/espero y cierro los ojos,/ 
y los recuerdos se arremolinan:/ y una vez más soy el aire que cuela bajo tu enredo,/ mis besos son otra vez el fuego que incendian 
tus mejillas,/ mis ojos son el río que fluye y te hacen mar,/ y los dos somos como ayer/ sembrador y tierra bendecidos por la lluvia.// 
Mas al salir del trance/escucho que el búho sigue con su canto./ Te abrazo y te beso/ y lentamente se fueron cerrando mis ojos/ hasta 
caer en la tumba de tu olvido”. Bartolo Ronquillo, 2019, p. 65.
49. “La teoría de la recepción estética no sólo permite comprender el sentido y la forma de la obra literaria en el desarrollo histórico 
de su concepción. Esta teoría exige también la inserción de la obra aislada en su “serie literaria”, para conocer su ubicación y su 
importancia históricas en el contexto empírico de la literatura”. Jauss, 2008, p. 57.



13

uso consciente de recursos lingüísticos para provocar efectos determinados en los lectores. Por tales motivos, 

expondremos, brevemente, algunos de los elementos presentes en el Libro Quinto que están ahí, de manera 

intencional, para provocar un efecto de belleza: conmover y hacer sentir. 

Entre los recursos empleados está la repetición. Esta es una figura retórica que consiste en “…

la reiteración de palabras idénticas… o de igualdad relajada…o bien en la igualdad de significación de 

palabras”.50 Por ejemplo, en el primer presagio, se dice: “In ye huecauh, in oc tlateotoco: in iuh quitoa, 

cequintin huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque, in oc titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya…”.51

Este fragmento repite in oc, y a través de ello se le da a la expresión un mayor ritmo,52 pues como dice 

Helena Beristáin, el efecto estilístico de esta figura retórica es “rítmico, melódico, enfático”.53 Y evidencia el 

carácter oral del texto, porque, como sabemos, las culturas orales tienden a ser redundantes y rítmicas.54 

Más adelante, en este mismo capítulo se dice: Inic centlamantli, yehuatl, in icuac aca quicaquia: in 

tecuani choca, tecuani ipan choca...55 Nuevamente existe una repetición, pero ahora de tecuani choca. Con 

esta estrategia, además de otorgarle ritmo a la frase, se hace énfasis en la fiera que aúlla (choca); esto no es 

casual, porque es la acción de aullar la que constituye el signo que puede anticipar una desgracia; además, en 

esta sonoridad radica el efecto de miedo que provoca. Recursos como este aparecen a lo largo del Libro Quinto 

del Códice florentino.

También podemos encontrar paralelismos. De acuerdo con Miguel León-Portilla este es “de uso 

constante en la poesía y en los discursos en náhuatl”; una de sus características es la “…reiteración de una 

misma idea.” y consiste en “…dos líneas paralelas se contraponen ideas en forma antitética”.56 Por su parte, 

Mercedes Montes de Oca dice que “este recurso consiste esencialmente en la repetición de un ítem lingüístico 

o de una estructura en un punto subsiguiente del texto, de manera que las dos partes del sintagma se encuentran 

alineadas”.57 

En el Libro Quinto esta “reiteración de una misma idea” o “repetición de un ítem lingüístico o de 

una estructura en un punto subsiguiente del texto” lo encontramos frecuentemente. Un tipo de parelismo 

presente es el sinónimo, el cual consiste en “la repetición de elementos que son similares en significado o 

importancia”.58 Ejemplo: zan ye papaqui: iuhquin acohuetzi in iniollo…,59 en donde papaqui “la felicidad” y 

acohuetzi in iniollo “el consuelo en el corazón” mantienen una relación sinónima. 

Otra figura retórica que se emplea con frecuencia es la aliteración. Esta consiste en “la repetición de uno 

o más sonidos en distintas palabras próximas.”60 Por ejemplo: cuauhnepantla, cuauhyohuacatla, cuauhitic...61 

50. Beristán, 1995.
51. “Antiguamente, cuando se idolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, [cuando] aún estuvimos ocupándonos, [cuando] aún 
estuvimos aprendiendo, [cuando] aún lo decíamos en nuestra tierra…”. Códice florentino, f.1r., traducción de Juan Carlos Torres. 
52. “El pensamiento extenso de bases orales, aunque no en verso formal, tiende a ser sumamente rítmico, pues el ritmo ayuda a la 
memoria, incluso fisiológicamente”. Ong, 2009, p. 41.
53.  Beristáin, 1995; Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
54. “En una cultura oral… el pensamiento y la expresión tieneden a ser... acumulativas antes que subordinadas…, acumulativas 
antes que analíticas…, redundantes o copiosas…”. Ong, 2009, pp. 43-46.
55. “El primero es éste: cuando alguien oía a [una] fiera aullar, [que] la fiera aúlla en su presencia…”. Códice florentino, f.1r, 
traducción de Juan Carlos Torres.
56. León-Portilla, 2008, p. 26.
57. Montes de Oca, 2013, p. 28.
58. Christenson, 2012, p. 58.
59. “…sólo están felices, su corazón de esta manera se consuela…”. Códice florentino, f.1r y 2v,  traducción de Juan Carlos Torres.
60. Beristán, 1995.
61. “…en el medio del bosque, del bosque espeso, alto, en el interior de un árbol…”. Códice florentino, f.2v, traducción de Juan 



14

La relación sonora de cuauh enfatiza el significado del bosque y provoca que el destinatario asocie “sentidos 

semejantes a sonidos semejantes”.62

También está presente en los presagios el símil o comparación, que “consiste en realzar un objeto o 

fenómeno manifestando, mediante un término comparativo (como o sus equivalentes), la relación de homología 
que entraña… otras relaciones de analogía… que guardan sus cualidades respecto a las de otros objetos o 
fenómenos”.63 Veamos unos ejemplos. 

En el primer capítulo dedicado a la fiera se compara su aullido con el sonido de un gran caracol (in 
iuhqui tecciztli), con el de un cerro que responde (tepetl quinanquilia), con el llanto de una anciana (iuhquin 
ilamapol choca).64 A través de dichas comparaciones se pretende hacer sentir lo que se cuenta; de hecho, 
el carácter sonoro del presagio y su efecto están enunciados desde el título: Ic ce capitulo, oncan mitoa, in 
tetzahuitl… quicaquia: in chocaya itla tecuani in anoce...65

En el tercer capítulo dedicado al presagio del yohualtepoztli (hacha nocturna), se dice que los ofrendadores 
al hacer merecimientos se solían encontrar con este espectro y advertían su presencia, pues sonaba como si 
alguien partiera algo, como si partieran madera: iuhquin aca, tlaxeloa, cuauhxeloa. Y en seguida se añade que 
el yohualtepoztli luce: iuhquin tlacatl quechcotonqui, quechcotoctic.66 Después se menciona que su pecho 
suena “como si se chocara, se cerrara, se atrancara, chapoteara”: iuhquin ommonamiqui onmocacamapiqui, 
ommopipiqui, onchachacuani.67 Nuevamente el recurso del símil favorece el efecto de hacer sentir lo que se 
enuncia. 

Por último, en el capítulo sexto, al referirse a la comadreja se dice: auh inic tlatoa pipitzca, iuhquin 
mapipitzoa: tocuilehua tocuilechoa, es decir: “habla, chilla, como si silbara con los dedos, diera gritos, hace el 
ruido de las comadrejas”;68 este ejemplo confirma lo dicho en los anteriores. Y así en otras partes.  

Otra figura retórica presente es la onomatopeya. Esta es una “expresión cuya composición fonémica 
produce un efecto fónico que sugiere la acción o el objeto signficado por ella, debido a que entre ambos existe 
una relación a la que tradicionalmente se ha aludido llamándola imitación…”.69 Ejemplo de onomatopeya 
lo encontramos en el capítulo segundo, cuando se menciona un ave llamada oactli, de la cual se dice que: 
ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca quitoa: yeccan, yeccan; 70 es decir, además de describirnos cómo es 
dicha ave y comparar su canto con la risa (ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca), se imita su sonido (yeccan, 
yeccan).  En otra parte, al hablar del tecolote, se dice que en su ulular se escucha: tecolo, o, o, tecolo o o.71 La 
onomatopeya otorga realismo a la descripción del presagio y hace sentir lo que se comunica.  

De esta manera, podemos ver que tanto las repeticiones, los paralelismos, las comparaciones y las 
onomatopeyas son algunas estrategias que fueron pensadas de manera consciente para producir determinados 
efectos en los receptores. Los informantes no se limitaron a decir en qué consiste un presagio, sino que 

Carlos Torres.…en el medio del bosque, del bosque espeso, alto, en el interior de un árbol…”. Códice florentino, f.2v, traducción 
de Juan Carlos Torres.
62. Beristán, 1995.
63. Beristán, 1995; Códice florentino, f.1r, traducción de Juan Carlos Torres.
64. "…in iuhqui tecciztli quipitza: tepetl quinanquilia: tecuyohua, tlahualania: iuhquin ilamapol choca “…como quien suena un 
caracol, [como que] el cerro le responde, aúlla, gruñe, como que llora una pobre anciana…”. Códice florentino, f.1r, traducción de 
Juan Carlos Torres.
65. “Capítulo primero donde se dice el presagio, […] cuando alguien escuchaba que alguna fiera aullaba durante la noche”. Códice 
florentino, f. 1r., traducción de Juan Carlos Torres.
66. “…como una persona decapitada, degollado, cercenado por la nuca”. Códice florentino, f.4v, traducción de Juan Carlos Torre
67. Códice florentino, f.5r, traducción de Juan Carlos Torres.
68. Códice florentino, f.8v, traducción de Juan Carlos Torres.
69. Beristán, 1995.
70. “…escuchaban su canto como que ríe, dice: yeccan, yeccan”. Códice florentino, f.2v., traducción de Juan Carlos Torres.
71. Códice florentino, f.6v., traducción de Juan Carlos Torres. 



15

adornaron su descripción con diversos recursos.  Da la impresión que quieren hacer sentir lo que se está 
comunicando. En esto radica el valor poético de los presagios.

3. Edición y traducción del Libro Quinto 

La ecdótica y la taducción son dos actividades necesarias para quien desea llevar a cabo la edición de algún 
texto, en este caso de alguno de los libros del Códice florentino. La ecdótica, dirigida a la edición de textos, 
estará sujeta a los criterios metodológicos vigentes para la realización de ediciones críticas y la fijación de 
textos antiguos; dichos criterios pueden cambiar según los conocimientos culturales y científicos establecidos 
en cada época. Por otra parte, la traducción comprende siempre un proceso semiótico de interpretación del 
texto, que deviene de las características particulares que existen entre la lengua de partida y la de llegada, y 
entre sus respectivos sistemas cognitivos, así como de las categorías que lo conforman. Además, la formación 
del traductor, su contexto histórico, el público a quien dirige su trabajo y, en suma, los objetivos propuestos 
para su traducción también influyen en el resultado final. 
	 En consecuencia, la traducción solo se puede calificar en relación con los criterios de traducción 
establecidos por el traductor, del mismo modo que una edición con respecto a la ecdótica de su tiempo o los 
criterios que selecciona. Por tal motivo, es necesario presentar los criterios editoriales y de traducción que se 
eligieron para la presentación de este trabajo.
	 La paleografía y traducción del Libro Quinto del Códice florentino forman parte del proyecto 
Paleografía y traducción del Códice florentino, coordinado por Pilar Máynez y que, desde el 2021, ha sido 
albergado por la Facultad de Estudios Superiores Acatlán (UNAM).72 Desde el comienzo de esta iniciativa se 
establecieron algunas normas editoriales sobre el modo de presentar la paleografía y una lista de criterios de 
traducción73 que es necesario mencionar brevemente.

3.1 Criterios paleográficos

La paleografía se normalizó bajo los criterios del programa informático (tecpana) creado para este proyecto 
por Marc Thouvenot,74 con el objetivo de facilitar la lectura del texto en náhuatl al reducir las distintas grafías 
utilizadas a lo largo del texto. Sin embargo, dicho sistema no resuelve por completo el problema de la gran 
variabilidad ortográfica de los textos nahuas. Por lo cual, se llevó a cabo la normalización manual en una 
considerable cantidad de casos.
	 La normalización consiste en unificar la ortografía de ciertas cadenas silábicas que conforman sonidos 
propios de la lengua náhuatl como hua, hue, hui, oa, h, x; así como en cadenas silábicas empleadas en latín 
como qua>cua, v>u o en otras propias del castellano del siglo XVI como ç>z/c. Al elegir una sola opción 
para representar estos sonidos se pretende obtener un beneficio práctico en la búsqueda y lectura de palabras 
al reducir la gran cantidad de variaciones. Marc Thouvenot aborda los pormenores en el proceso de dicha 
normalización, así como sus aplicaciones en la investigación, en su artículo titulado “La normalización gráfica 

72. Pilar Máynez (ed.) y José Rubén Romero (ed.), “El Códice florentino: su transcripción y traducción” en El universo de Sahagún, 
pasado y presente. Coloquio 2005, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2007, pp. 49-55. 
73. Op. cit.
74. Marc Thouvenot, “La normalización gráfica del Códice Florentino” en Segundo coloquio. El universo de Sahagún, pasado 
y presente, 2008, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Bibliográficas, Instituto de 
Investigaciones Históricas, 2011, 159-176.



16

del Códice florentino”.75 Si el lector desea obtener más información respecto a este tema remito a dicho texto.
	 La separación de palabras se realizó conforme a las normas gramaticales del náhuatl. También se 
acordó mantener los signos de puntuación del manuscrito original. Por otro lado, para facilitar la lectura del 
texto náhuatl y su seguimiento con la traducción, se decidió separar los extensos párrafos, cuando es necesario, 
tomando en cuenta su sentido. 

Entre corchetes se relizaron dos tipos de señalamientos: uno es la indicación de los faltantes y de los 
folios; y otro, las abreviaturas desatadas. Se conservaron los signos diacríticos como el acento circunflejo ^ y 
la apostrofe o tilde ‘ para indicar saltillos y el guión largo ~ para indicar duración vocálica.
	 No obstante, en cuanto a las vocales dobles, se prefirió mantenerlas como aparecen en el original. 
Algunas palabras se escribieron con doble vocal de manera sencilla como aaquetzativetzi, ieepa, eei, iee, 
tlaalpichia, quinquechaana, etc; y en otros casos la doble vocal se encuentra intervenida con una “h”, marca 
de saltillo. Por tal motivo, y para no cometer errores en la identificación de saltillos o de la duración vocálica, 
se optó por dejar estas palabras tal y como vienen en el Códice florentino. 

Por otra parte, se ofrece un aparato de notas en la paleografía para indicar distintos aspectos: algún 
comentario de índole lingüística, paleográfica o filológica. También para indicar dónde se hicieron correcciones 
a errores evidentes del escribano y cómo aparecían originalmente, o para indicar la lectura correcta de alguna 
palabra que no se pueda corregir en la edición por no considerarse un error evidente. 

3.2 Testimonios anteriores al Códice florentino: los Códices matritenses

La obra “etnográfica” de fray Bernardino de Sahagún culminó en el Códice florentino, pero tuvo un proceso 
paulatino de recopilación de información en distintas etapas. El Libro Quinto sobre los presagios puede rastrearse 
en dos etapas anteriores a la obra florentina, las cuales quedaron registradas en los diversos manuscritos que 
conforman los Códices matritenses que se encuentran en la Biblioteca del Real Palacio y en la Biblioteca de la 
Academia de la Historia, ambas en Madrid. La primera estapa corresponde a una lista de pesquisas registrada 
en los Primeros memoriales, y la segunda, a un borrador del Libro Quinto realizado en los Memoriales a tres 
columnas.
	 El testimonio más temprano del Libro Quinto es la lista de presagios que Sahagún registró durante 
su etapa de recopilación en Tepeapulco, Hidalgo (1558-1561), cuyos manuscritos son los llamados Primeros 
memoriales, y ocupa los folios 303v y 85r. En esta lista aparece un encabezado que anuncia: Inic macuilli 
parrapho ypan mitoa in tetzavitl yn temictli “Quinto párrafo donde se dicen los presagios mortales”, y solo se 
presenta la entrada de cada uno y lo que se creía de él, de la manera más breve y sin ninguna explicación. Se 
marcan diecisiete presagios, de los cuales solo quince conformarán los trece capítulos del Libro Quinto en la 
versión de Códice florentino, a excepción del concerniente al chiquimoli que no se encuentra en esta etapa. 
	 Prácticamente casi todas las entradas corresponden a un capítulo. La cinco y seis formarán el capítulo 
cinco en las siguientes versiones. La dieciséis, sobre el coyote (que en realidad debe ser la entrada quince, ya 
que el escribano se saltó la numeración en la nueve), quedará como un añadido al capítulo trece. 
	 En esta lista, las últimas dos entradas no se consignarán de nuevo en la siguiente etapa ni en el Códice 
florentino. Estas dos entradas hablan sobre dos presagios que afectaban al pueblo completo: uno es cuando una 
cañada o un cerro se derrumban, y el otro cuando las fieras aullan.
	 El borrador que conforma la segunda etapa del Libro Quinto se encuentra en los Memoriales a tres 
columnas. Estos memoriales se realizaron durante su estancia en Tlatelolco y en el Convento de San Francisco 

75. Op. cit.



17

de México (1561-1569). Nuestro libro en cuestión abarca los folios 243v al 249v. Aquí podemos ver ya el 
desarrollo de las quince entradas anteriores que se consideraron para integrar los trece capítulos del libro, 
como se describió antes. Además se introduce un nuevo presagio entorno al pájaro llamado chiquimoli. En este 
punto, Sahagún se toma el tiempo para desarrollar y explicar las circunstancias de cada presagio.
	 En estos memoriales, se registró el apartado como Libro Sexto y no Quinto, lo que cambió después. 
Tampoco aparecen aquí los encabezados de los títulos de cada capítulo, solo hay una anotación marginal de 
mano de Sahagún que indica el número de capítulo y una descripción breve.
	 Cabe mencionar respecto a la conformación de los capítulos que solo las entradas sobre el coyote y 
el pájaro chiquimoli quedarán sin su separación en capítulos independientes en el Códice florentino y estarán 
incorporadas al capítulo trece donde se tratan los presagios de las apariciones nocturnas; sin embargo, en los 
Memoriales a tres columnas, dichas entradas se encuentran sin título igual que las anteriores. Es posible que 
Sahagún hubiera considerado desarrollar estos dos párrafos como capítulos independientes, pero finalmente 
no pudo concluirlos y los dejo integrados en el capítulo trece. 
	 La versión final del Libro Quinto es la que culminó en el Códice florentino que corresponde a la última 
etapa de trabajo de Sahagún ya en la ciudad de Tlatelolco (1578-1580). El texto del manuscrito florentino 
muestra diversas caracteríticas en su presentación frente al borrador de los Memoriales a tres columnas, 
aunque el contenido es casi el mismo. El libro incluye un prólogo en el que expone la inclinación natural del 
ser humano para conocer las cosas futuras que oculta Dios, que lo lleva por los caminos ilicitos de los agüeros, 
los cuales presenta para conocimiento de los padres evangelizadores y su posterior extirpación. Vemos que 
se coloca el texto con los trece capítulos ya descritos y con sus encabezados. Se coloca el texto náhuatl en la 
columna derecha y una traducción muy libre debida a Sahagún en la columna izquierda.
	 Es posible que durante su estancia en Tlatelolco, fray Bernardino añadiese un “Apéndice de abusiones” 
para completar el Libro Quinto durante la eloboración del Códice florentino. Éste da inicio con otro prólogo 
donde se explica la diferencia entre agüeros y abusiones y la razón de incluir éstas últimas. El “Apéndice” lo 
conforman 37 capítulos que abordan una abusión en cada uno de ellos. Aquí se puede apreciar que se califica a 
todas como disparates y locuras que la gente creía. Se nota una clara intervención subjetiva en la presentación 
de estos capítulos en el texto náhuatl. Al final, se incluyó otra exhortación breve en español sobre la necesidad 
de conocer las abusiones para poder identificarlas y erradicarlas.
	 Finalmente, la traducción al castellano de Sahagún debe considerarse como otra versión o testimonio 
en cuanto al contenido. El traslado es muy libre, ya que a veces sigue el texto náhuatl, mientras que otras 
omite palabras u oraciones breves. Por otro lado, hay información que el fraile añade en su traducción y que 
no vienen en el texto en náhuatl, lo cual aporta nuevos datos sobre el tema que se trata. La versión libre en 
español está acompañada con algunas ilustraciones sobre las circunstancias de los presagios, los animales que 
los ejecutan y algunas abusiones. 

Estos avances progresivos en la formación del Libro Quinto, se reflejan en la paleografía del texto 
náhuatl por medio del aparato de notas. Primero, en cada encabezado de los capítulos se presenta el breve 
texto en náhuatl correspondiente a los Primeros memoriales con mi traducción al español en una nota. Para la 
segunda etapa, solo consigno en notas las variantes textuales de importancia entre el texto de los Memoriales a 
tres columnas y el Códice florentino, ya sean elisiones de palabras, adiciones de palabras, errores o empleo de 
palabras distintas. No se indican como variantes las nasalizaciones, la duplicación vocálica, ni las diferentes 
marcas de saltillos u otras variaciones de índole gráfica. La forma en que señalé las diferencias textuales fue 
colocar en una nota primero la lección como viene en el Códice florentino, seguida de la lección como viene 
en los Memoriales a tres columnas acompañada de una abreviatura que marca su procedencia, por ejemplo, 



18

quimottitia: quimottitiaya Mtc (Memoriales a tres columnas). 
Las diferencias que presenta las traducción libre de Sahagún frente al texto original en náhuatl se 

trataran en la traducción colocar en una nota primero la lección como viene en el Códice florentino, seguida 

de la lección como viene en los Memoriales a tres columnas acompañada de una abreviatura que marca su 

procedencia, por ejemplo, quimottitia: quimottitiaya Mtc (Memoriales a tres columnas). 

Las diferencias que presenta las traducción libre de Sahagún frente al texto original en náhuatl se 

trataran en la traducción.

3.3 Criterios de traducción

Los criterios generales para la traducción son conservar los elementos discursivos del texto de partida, sin 

violentar la estructura y el sentido del texto de llegada. De manera particular se mantienen en idioma original 

nombres propios, cargos o títulos. Además, se conservan voces nahuas vinculadas a contextos culturales 

particulares que no encuentre un equivalente semántico en español, o que su concepto rebase el significado de 

cualquier palabra equivalente en español por ser una categoría distinta. En este último caso, la decisión de si 

un concepto se mantiene en náhuatl por las razones antes dichas o si se traduce, es una decisión particular de 

cada traductor. Las palabras que se incluyan en náhuatl se colocarán en cursivas, excepto los nombres propios. 

	 En los casos de alternancia entre un término indígena castellanizado (nahuatlismo) y su traducción en 

español como nahual o brujo (de nahualli), totola y pava (de totolin), se decidió conservar el nahuatlismo, el 

cual revela la presencia del sustrato lingüístico indígena en el español de México.

	 Por otra parte, en el texto náhuatl se incluyen algunos préstamos del castellano o hibridismos entre la 

lengua náhuatl y la castellana. Estas palabras las señalé también en cursivas en la traducción para que no pasen 

desapecibidas en el cuerpo del texto.

Intento presentar una traducción que refleje los rasgos del texto original, privilegiando la visión indígena 

y los elementos del idioma náhuatl, así como los rasgos de la recopilación y distribución de la información en 

la versión final del Códice florentino. Este proceder puede implicar numerosas notas filológicas en un texto 

breve, la realización de oraciones y frases con una sintaxis poco común en el español, en algunos casos, o la 

predilección por presentar categorías específicas en su idioma original. Pretendo realizar un giro cultural en la 

traducción hasta donde me sea posible, evitando ser incomprensible, y con la intención de llevar la experiencia 

de lo extranjero del texto original al lector. 

Asimismo, se ofrece otro aparato de notas filológicas o de carácter aclaratorio en la traducción, con la 

intención de hacer el traslado más comprensible respecto a su contexto cultural. Al mismo tiempo, se mantiene 

un texto meta más cercano al original. En las mismas notas introduzco fragmentos de la traducción realizada 

por Sahagún en la columna castellana, siempre que ésta agregue información que no venga contenida en el 

texto náhuatl.  

En el caso de las secuencias léxicas o verbales pareadas que forman un tercer significado, nombradas 

por Ángel María Garibay como difrasismos, se decidió mantener la estructura original en la traducción y 

colocar entre corchetes su significado metafórico; por ejemplo, in cuahuitl in tetl se traduce como “el palo, 

la piedra (el castigo)”. Asimismo, se respetan las secuencias pareadas o sinonímicas frecuentes en el texto 



19

náhuatl.

Pero en el camino de la traducción suelen encontrarse obstáculos, desde cómo adaptar tanto las 

categorías culturales como las estructuras gramaticales que son distintas entre la lengua de partida y la de 

llegada. Como categorías culturales me refiero a las clasificaciones y conceptos que cada grupo hace para 

definir su realidad, así como las palabras que le asigna para referir dichas clasificaciones. A continuación, 

abordaré los problemas de traducción derivados del concepto de tetzahuitl que aparece en el Libro Quinto, así 

como las características discursivas principales en el estilo de la lengua náhuatl y cómo decidí reflejarlas en 

el traslado.

3.4 Un problema de clasificación: el presagio (tetzahuitl) 

Sin duda, el concepto más relevante en todo el Libro Quinto es el de tetzahuitl. En la introducción anterior se 

revisaron algunas de las definiciones que tiene dicho término en la cultura náhuatl del siglo XVI, como son 

maravilla, cosa escandalosa, asombrosa, espantosa y hazaña.76 Podríamos añadir a este término tan complejo 

las hierofanías y kratofanías que experimentaba el hombre náhuatl y que también se denominaban como 

tetzahuitl, ya fuera por medio de sueños premonitorios, místicos e iniciáticos, o de manera presencial en 

estados alterados de consciencia o en estados normales. En algunos textos novohispanos se nombra como 

tezahuitl lo que en Occidente se conocía como milagro77 en ese tiempo. Como vemos, las acepciones del 

término son numerosas y esto representa un problema de traducción que debe solucionarse de algún modo. 

	 La dificultad para traducir esta clasificación radica en que el español no cuenta con un concepto que 

contenga todos o la mayoría de los significados anteriores, y a veces tan dispares; sólo podemos encontrar 

palabras que aluden a uno u otro significado en particular. 

Bernardino de Sahagún utiliza las palabras “presagios” y “abusiones” para su traducción, pero dichos 

términos constituyen dos aspectos distintos. El primero tiene un carácter premonitorio que involucra un 

desarrollo a futuro; el segundo, es una prohibición que desencadena una consecuencia en el presente si se 

transgrede.78 Utilizar alguno de los dos términos simplificaría la categoría original y no permitirá al lector 

apreciar su amplitud. 

	 Por otro lado, sólo en la primera parte del libro se utiliza la palabra tetzahuitl en una variada gama de 

combinaciones, mientras que en el “Apéndice” aparece una sola vez. Es decir, parece que únicamente aquellos 

fenómenos que Sahagún denomina como presagios reciben el término de tetzahuitl en náhuatl, mientras que 

las abusiones parecen no compartir esta clasificación si hablamos de cómo se usa dicha palabra en el Libro 

Quinto. Sin embargo, las características del término náhuatl y su empleo en otros contextos contradicen esta 

idea, y desconozco la razón por la que no se refieren a los textos del apéndice como tetzahuitl, más que una 

76. Alonso de Molina, Vocavulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, edición facsimilar de la de 1571, 
estudio preliminar de Miguel León-Portilla, México, Porrúa, 1970, I: ff.6r, 68v, 82r; II: f.111r.
77. Por citar un ejemplo, podemos mencionar la forma en que se refirió la aparición de la Virgen de Guadalupe entre los antiguos 
nahuas. Si bien, el texto llamado Nican mopohua menciona huey tlamahuizolli “gran maravilla”, el Manuscrito Mexicain 303 de la 
Biblioteca Nacional de Francia que contiene la obra de teatro guadalupano titulada El portento mexicano, refiere la aparición de la 
virgen a Juan Diego con la palabra tzopelic tetzahuitl. 
78.  Alfredo López Austin, “Introducción”, en Alfredo López Austin, Augurios y abusiones, introducción, versión, notas y comentarios 
de Alfredo López Austin, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2017, p. 11.



20

sola vez. En ningún caso del Libro Quinto se utiliza el término para aludir a una hierofanía.

Dado que la palabra tetzahuitl se refiere principalmente para describir fenómenos que anticipan la 

calidad del porvenir de las personas, opté por traducirla siempre como “presagio”. Esta decisión la tomé a 

partir de la importancia y complejidad que reviste el término, con el propósito de ayudar a explicar el concepto 

de tetzahuitl y así ofrecer diversas alternativas de traducción de acuerdo con su contexto, ya que mantener el 

término náhuatl no siempre aportó claridad al traslado del texto. 

En el aspecto formal, el término tetzahuitl se emplea de distintas maneras como sustantivo y también 

se une a distintos verbos de valor cognoscitivo o sensorial. Como sustantivos se encuentra en las palabras 

tetzahuitl, miquiztetzahuitl y tetzauhquimichin. Las dos formas sustantivas compuestas miquiztetzahuitl y 

tetzauhquimichin las traduje como “presagio de muerte” y “ratones agoreros”.

El caso de los verbos es interesante porque propone significados distintos. Los verbos que se utilizan 

en el texto son tetzammatia (transitivo), tetzahuitta (transitivo), tetzahuia (transitivo y reflexivo) y, en pocas 

ocasiones, tetzahui, que parece funcionar como un verbo intransitivo. En el primer caso, el verbo se compone 

de mati (saber/sentir/conocer/ etc.) y el sustantivo tetzahuitl, por lo que lo traduje como “considerar como 

presagio”, “entender como presagio” o “conocer como presagio”. La razón por la que busqué expresiones 

sinónimas o equivalentes para la traducción fue la presencia de dicho verbo en distinta conjugaciones, a veces 

en un mismo párrafo, por lo que no quería causar repeticiones cacofónicas.

 El segundo verbo se compone también del sustantivo tetzahuitl y del verbo itta (ver), y lo traduje como 

“ver como presagio” todas las veces que apareció. Sin embargo, el verbo tetzahuia resultó más complejo de 

traducir por los múltiples significados que tiene a partir de sus modos transitivo, reflexivo o reflexivo-transitivo; 

además, el contexto también determina el significado del verbo. Por tales razones, lo traduje de distintas 

maneras a lo largo del texto, considerando su transitividad o reflexividad y su empleo dentro del discurso. 

Los distintos significados que elegí, según sea el caso, son “asombrarse”, “atemorizarse”, “maravillarse”, 

“presagiar”, “tener por presagio”, “tomar por presagio” y “ser presagio..). Cada acepción corresponde a una 

clasificación particular del verbo (intransitivo, transitivo, reflexivo, etc.

3.5 Estilo del discurso

Como en el resto de los libros del Códice florentino, el discurso náhuatl presenta las características propias 

de la oralidad, pero también el esfuerzo acopiador de un vocabulario que Bernardino de Sahagún manifiesta 

directamente en el prólogo a su Libro Séptimo. Por lo tanto, el empleo de repeticiones léxicas o sintagmáticas 

(llamadas paralelismos) puede deberse a ambas razones. 

En todos los casos, intenté mantener el estilo discursivo de la lengua náhuatl, hasta donde el español 

lo permite sin modificar su estructura o violentar el sentido. Las secuencias pareadas las traduje con el mismo 

estilo para provocar la cadencia propia de la lengua mexicana que se utilizó en el Libro Quinto: 

Izquitlamantli, i, in quitetzammatia, 
in quitetzahuittaya, 
in tetzahuitl ipan quimatia in netetzahuiloya, 



21

   in tlatetzahuiaya.
Todas estas cosas las entendían como presagios, 
                            las veían como presagios, 

  las conocían como un presagio. Se asombraban, 
     presagiaban.

Los llamados difrasismos (figuras compuestas de dos términos que forman un tercer significado) los traduje 

como mencioné en los criterios generales del proyecto: de manera literal y el sentido metafórico entre 

paréntesis. Cabe aclarar que dichas figuras retóricas tampoco abundan en el discurso del Libro Quinto. El tema 

de los presagios tal vez no ameritó el empleo de un registro lingüístico más estético, sin embargo, algunos de 

estos difrasismos aparecen cuando se expresa lo que algún sacerdote predicaba o lo que determinada persona 

comunicaba a otros. Es decir, se reproduce un estilo adornado en el habla cuando se emplea el discurso directo, 

como sucedía en sus charlas o peticiones a divinidades, o simplemente por respeto. El registro del texto del 

Libro Quinto es simple, exceptuando algunos fragmentos del discurso directo. Los difrasismos que aparecen 

son los siguientes: 

•	 la pobreza entrará en sus cenizas, en su fogón (en su hogar)

•	 van descargándonos su oficio: la coa, el mecapal (la aflicción)

•	 es donde protegemos de otras cosas a la cola, al ala (a la gente del pueblo)

•	 quizá una coa, quizá un mecapal (trabajo agotador)

•	 lo destruye con alguna aflicción, quizá una coa, un mecapal (una desgracia)

•	 nuestra sangre, nuestro color (nuestro cuerpo) estará derramándose

La sintaxis del náhuatl tiene su propio canón u orden para los elementos de la oración, y es distinto al del 

español. Si el texto de origen en mexicano respeta su propio orden sintáctico, del mismo modo la traducción 

reflejará una sintáxis ordenada y correspondiente a la lengua de llegada. Si en algunos fragmentos del texto 

de origen la sintaxis cambia y no sigue su orden establecido, también he buscado la forma de reflejar esto al 

modificar de manera similar la sintaxis correcta en español, siempre que esto no vuelva confusa la traducción. 

Los tiempos verbales son también un rasgo destacable en el texto. En el texto náhuatl, se intentan narrar 

las acciones en pasado, sin embargo, con frecuencia se utiliza un presente histórico o un futuro hipotético 

dentro de la narrativa en pasado. Intenté reflejar estos saltos en la traducción, siempre que el español lo 

permitiese. 

La traducción pretende conservar las características anteriores del discurso náhuatl, su estilo particular 

y el esfuerzo de Sahagún y sus colaboradores para acopiar un amplísimo vocabulario. Por tal razón, algunas 

estructuras del discurso pueden no corresponder a las canónicas de la lengua mexicana debido a los múltiples 

objetivos que pretendía cumplir el manuscrito florentino. Por ejemplo, resulta particular la redacción del 

primer párrafo que trata de expresar el estado anterior de los nahuas antes de la Conquista:

In ye huecauh, in oc tlateotoco: in iuh quitoa, cequintin huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque, 
in oc titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya: in ayaaque technelotoque: in ayaque totla onoque. 
Izquitlamantli, i, in quitetzammatia, in quitetzahuittaya, in tetzahuitl ipan quimatia in netetzahuiloya, 
in tlatetzahuiaya. 

Antiguamente, cuando se idolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, ―mientras fuimos independientes, 



22

mientras estuvimos pensando [que fue así], mientras lo decíamos en nuestra tierra, nadie nos estaba 
juntando con otros, nadie se avecinaba con nosotros― todas estas cosas las entendían como presagios, 
las veían como presagios, las conocían como un presagio. Se asombraban, presagiaban.

En cualquier caso, quise mantener en la traducción una fidelidad al texto de partida y mostrar las particularidades 

de su estructura, y con ello, introducir al lector en la realidad del hombre náhuatl en vísperas de la Conquista. 



23

Paleografía y traducción del
Libro Quinto

del
Códice florentino

                                      



24



25

Códice Florentino

Libro Quinto

Paleografía normalizada

[f.1r] Ic macuilli amoxtli, oncan motenehua: in 

tetzahuitl catca, in quitetzammatia, in yehuantin 

Mexica

 

Ic ce capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl in 

quitetzammatia: in icuac yohualtica; aca 

quicaquia: in chocaya itla tecuani, in anoce, yuhqui 

aca ilamachocaya: auh yequene, in tlein quitoaya, 

tonalpouhque: in mitohuaya tlamatinime catca79 

 

In ye huecauh, in oc tlateotoco: in yuh quitoa, cequintin 

huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque, in oc 

titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya: in ayaaque 

technelotoque: in ayaque totla80 onoque. Izquitlamantli, 

i, in quitetzammatia, in quitetzahuittaya, in tetzahuitl 

ipan quimatia in netetzahuiloya, in tlatetzahuiaya.

79. Registraré solo las variantes textuales importantes y errores entre los Memoriales a tres columnas y el texto de Códice florentino. 
Comienzo por señalar que los Memoriales omiten los respectivos encabezados en cada capítulo.
      En los Primeros memoriales se anotaron las pesquisas inicales de estos presagios. El correspondiente a este capítulo dice: Inic 
macuilli parrapho ypan mitoa in tetzavitl yn temictli. Inic centlamantli tetzauitl yehoatl yn aca quicaquia tecuani choca, mitoaya 
ye yaumiquiz, anoço monamacaz “Quinto párrafo donde se dicen los presagios mortales. Primer presagio es éste: [si] alguien 
escuchaba a la fiera aullar, decían que morirá en la guerra o se venderá.”, f.303v. También véase Bernardino de Sahagún, Historia 
general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas 
del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, edición de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, Hauser y Menet, vols. VI-
VIII, 1905-1907; tomo 6, 1905, p. 108.
80. Ayaque totla: ayaaque totlah Mtc (Memoriales a tres columnas).
81. Plural de tonalpouhqui, “lector de los destinos”. Nombre que recibían los especialistas en la interpretación y lectura de los 
códices calendáricos llamados tonalamatl, que contenían las 260 combinaciones de la cuenta de los destinos con sus relaciones e 
influencias en la vida cotidiana y sagrada de los antiguos nahuas.
82. Plural de tlamatini, “sabio” o “el que sabe cosas”.
83. Tlateotoca. Neologismo perteneciente al léxico del llamado “náhuatl de iglesia”. En sentido literal “seguir a los teotl” o 
“divinidades”. 

Códice florentino

Libro Quinto

Traducción náhuatl-español

[f.1r] Libro quinto donde se mencionan los que 

eran presagios, [los] que estos mexicanos entendían 

como presagios

 

Capítulo primero donde se dice el presagio, el 

que entendían como presagio, cuando alguien 

escuchaba que alguna fiera aullaba durante la 

noche o alguien lloraba como una anciana. Y 

también lo que decían los tonalpouhque,81 que se 

decía habían sido tlamatinime82

 

Antiguamente, cuando se idolatraba,83 algunos 

ancianos, la gente vieja, –mientras fuimos 

independientes, mientras estuvimos pensando [que 

fue así], mientras lo decíamos en nuestra tierra, nadie 

nos estaba juntando con otros, nadie se avecinaba 

con nosotros–, todas estas cosas las entendían como 

presagios, las veían como presagios, las conocían 

como un presagio. Se asombraban, presagiaban.



26

Inic centlamantli, yehuatl, in icuac aca 

quicaquia: in tecuani choca, tecuani ipan choca: 

in yuhqui tecciztli84 quipitza: tepetl quinanquilia: 

tecuyohua, tlahualania: yuhquin ilamapol choca. 

Inin, quitohuaya ye yaomiquiz: anozo ye miquiz, 

tlalmiquiz: anozo, ye itla commonamictiz, [f.1v]: 

icnoyotl azo monamacaz, motlanamictiz: anozo 

ipilhuan ceme, quinmonamaquiliz, quintlanamictiz: 

quintlatlacolnamictiz, icnoyotl calaquiz, in inextitlan, 

in itlecuillan: atl neneciz in ichan.

 

	 In ic[ua]c oyuh ipan mochiuh, y: niman ic 

yauh, quittaz in tonalpouhqui: ompa quellacuahua, 

quitlapaloa: quilhuia: Timotolinia xole, xolotze, 

telpochtle, tiacahue: ca nel tictemoa, tiquitlani, in 

mellacuahualoca: ca ic otihualla, in timotezcahuico, 

in timamoxhuico: xicchie, in tlein oticmomacehui: ca 

amo ihuiyan cualli: amo tlacayectli, amo tlacacemelle: 

ca yuh conitotihui, in techcauhtihui, in huehuetque: 

ca huictli, mecapalli, icnoyotl, quitemohuia: ihuan 

anoce, ye85 ixquich: azo titlatlatzihuiti, azo ye moztla, 

huiptla, mozomaz, monenequiz, in ipalnemoani:

84. Tecciztli: tecuciztli, Mtc.
85. Ye: omitido en Mt.
86. Tlatlacolli. Neologismo de nueva función semántica perteneciente al léxico del “náhuatl de iglesia”. El verbo itlacoa y su 
sustantivo, tlatlacolli, se utilizaron con el sentido de pecar después de la Conquista. 
87. “Aquel por quien se vive”. Término utilizado para aludir al dios cristiano dentro del “náhuatl de Iglesia”.

El primero es éste: cuando alguien oía a 

[una] fiera aullar, [que] la fiera aúlla en su presencia, 

como quien sopla un caracol, [como que] el cerro le 

responde; aúlla, gruñe, como que llora [una] pobre 

anciana; esto decían: “[Alguien] morirá en la guerra” o 

“ya morirá”, “morirá de causa natural”, o “encontrará 

algo [f.1v]: pobreza extrema”. O tal vez: “Se venderá, 

se dará en trueque o venderá a algunos de sus hijos, 

los dará en trueque, los inducirá a pecar.86 La pobreza 

entrará en su cenizas, en su fogón (en su hogar); el 

agua se anegará en su casa”.

Cuando le haya sucedido así, de inmediato 

va a consultar al tonalpouhqui. Allá [éste] lo anima, 

lo saluda, le dice: “Pobre mozo, mocito, jovencito, 

hombre valiente, en verdad buscas, pides [tener] tu 

ánimo, por eso viniste. Vienes a mirarte al espejo, 

vienes a consultar los libros. ¡Observa lo que 

conseguiste! No es muy bueno, no es algo bueno, no 

es algo pacífico”. Así, los ancianos van diciéndole, van 

dejándonos su oficio: la coa, el mecapal (la aflicción); 

hacen que descienda la miseria. “Y quizá [sea] todo, 

quizá eres descuidado, quizá el Ipalnemohuani87 se 

enoje, esté insatisfecho mañana, pasado mañana.



27

Ma xicmotlatolchieli, ca yuh machiyotica, in 

tonalamapan: in oncan tictlapielia, in cuitlapilli, 

atlapalli: cuix zan nel nimitzihizahuiz, 

nimitzmamauhtiz? Ca mopan oquinec, in tlacatl 

totecuyo: camo motlacayocoya, in tecuani: timotolinia, 

ca nel yuhcan timotlacatili: ca yuh ca motonal, in 

amo tlacacemellecan. Auh inin, ca oneltico: azo 

ye tocommahuizoz, in quenami momacehual: ma 

ximellacuahua, ma titlaocox, ixquich motlapal: oc 

motepitzyollo, oc mochoquiz, motlaocol ipan xonie. 

 

	
88. Título de nobleza: “Señor”. También es un término para aludir a Tezcatlipoca, sin embargo, aquí parece dirigirse al dios cristiano.
89. Totecuiyo. Neologismo utilizado para aludir al dios cristiano. También aparece en otros contextos como una forma de nombrar 
a Tezcatlipoca.
90. El sentido de esta oración es: “La fiera no tiene la consciencia para saber lo que es bueno o es malo”, es decir, “la fiera no es la 
culpable de lo que hace”. Fray Bernardino de Sahagún da el sentido a esta frase como: “y no hay que culpar al animal porque él no 
sabe lo que hace, porque carece de entendimiento, de razón”. Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España, edición 
de Ángel María Garibay, México, Porrúa, 1999, p. 269.
91.  “Destino”, “signo calendárico” o “día”. La palabra tonalli se utilizó tanto para nombrar a los signos del calendario ritual de 260 
días, como para nombrar a una de las entidades anímicas que constituyen al ser humano. Después de la Conquista dicho concepto 
encontró un paralelo con la categoría cristiana de alma. Véase Alfredo López Austin, Cuerpo humano e ideología. Las concepciones 
de los antiguos nahuas, 2 vols., México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas, 
2008, tomo 1, pp. 223-252.
92. El término macehualli tiene distintos sentidos. Deriva el verbo macehua (merecer, hacer méritos) que suele asociarse con el con-
cepto cristiano de penitencia. No obstante, el verbo macehua, si bien encierra el significado de una serie de abstinencias y autosacri-
ficios menores que se hacían con el motivo de restituir faltas, eran, con mayor frecuencia, actividades realizadas para la preparación 
en rituales, como ofrendas divinas o como alistamiento para recibir lo divino u objetos divinos. No es un concepto que esté arraigado 
al sentido de castigo o pena, como sucede con penitencia. De esta palabra deriva el sustantivo macehualli que llega a tener un primer 
significado en torno al concepto de penitencia. El segundo sentido de la palabra es “macegual” o “persona del pueblo”. Este sentido 
deviene del mito donde Quetzalcóatl hace una serie de actos rituales y de autosacrificios para crear al ser humano, por lo que en 
forma participia, el objeto en el que recae el acto de merecer es el ser humano, el merecido, es decir, el macehualli. En adelante, 
cuando se refiera a la persona del pueblo, traduciré macehualli como “macegual”; cuando se aluda a actos rituales o se trate de una 
recompensa o galardón, traduciré la palabra como “merecimiento”. Si se presenta como verbo, traduciré “hacer merecimientos”. En 
el Libro V no se mencionan actos rituales como penas para retribuir una falta, pero sólo en ese contexto podría traducirse macehua 
y macehualli como “hacer penitencia” y “penitencia”.

¡Espera su mandato! Porque con el signo en el 

tonalamatl, es donde protegemos de otras cosas a la 

cola, al ala (a la gente del pueblo). ¿Acaso de verdad te 

sorprenderé, te asustaré? Tlacatl,88 Nuestro Señor,89 lo 

quiso para ti. La fiera no se crió como persona.90 Sufres, 

es cierto que naciste en esta situación, así es tu signo 

del tonalli,91 no es situación pacífica para las personas. 

Esto es lo que vino a verificarse, quizá lo respetarás. 

¿De qué manera será tu merecimiento?92 ¡Alégrate!, 

que te has afligido en todo tu ánimo. ¡Sobreponte 

a tu corazón pequeño, a tu llanto, a tu tristeza! 



28

Ca izca, za [f.2r] oc nen ic 

nimitzpantia, nimitzteteuhtia, ic nimitzpatia, ic 

nimitzpayahualochtia: xitlamacehua, ma iciuhca 

onyecauhtihuetzi,93 in amatzintli: in monextlahual, 

onmochihuaz: xoconmococohui, in izquitlamantli 

in amatl: in copalli in olli etc. Icuac, in, ticmattihui, 

izca tonalli, in ipan tictlamacazque, tlalxictentica: 

in mehuiltitica, tihualmohuicaz: nican nicnomahuiz, 

niccencahuaz, nictlatlamantiliz, in ixquich monequiz: 

in izquican icaz, toteteuh, tonextlahual: ca nehuatl, 

nonoma nictlatitiuh, in mochan: nicnomahuitiuh. 

Ihuin, in quichihuaya, motetzahuiani, motetzahui. etc. 

 

 

 

Ic ome capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl 

catca, in zan necoc tlachiaya: in yuhqui catca, in 

icuac quicaquia, in tzatzia oactli: ihuan in tlein 

quichihuaya, pochteca in icuac cana yuhqui otlica, 

in impan mochihuaya in anozo impan tzatzia94 

 

No ihuan, quitetzammatia: in  

ic[ua]c aca ipan huehuetzca, oactli: 

93. Léase onyeccauhtihuetzi.
94. En los Primeros memoriales se anotó: Inic vntlamantli tetzauitl yehoatl yn vactli vevetzca mitoaya ye yaumiquiz “Segundo pre-
sagio es éste: [si] el aoctli ríe, se decía que morirá en combate.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de 
la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de 
la Real Academia de Historia, p. 108.
95. Se refiere a los papeles que se mojaban con hule o con sangre del autosacrificio y se ofrecían a las divinidades.
96. “El que yace a la orilla del ombligo de la tierra” o “El que está lleno en el ombligo de la tierra”. Nombre de Xiuhtecuhtli, divi-
nidad del fuego.
97. Mehuiltitica. Tal vez alude a otro sobrenombre de Xiuhtecuhtli.
98. Plural de pochtecatl, “comerciantes profesionales”. Constituían un gremio particular dentro de la organización social de los 
antiguos nahuas. 

He aquí, [f.2r] en vano todavía te ofrendo 

banderas, te ofrendo papeles con hule; con eso 

te alivio, con eso te cubro de remedios. ¡Haz 

merecimientos! Que se peraparen los papelitos95 muy 

rápido, que tu ofrenda de sangre se haga. Compra 

todas estas cosas: el papel, el copal, el hule, etcétera. 

Cuando vayamos a asirlos, he aquí el día, en él los 

ofrendaremos a Tlalxictentica,96 el que está sentado.97 

Vendrás. Todo lo necesario lo haré con las manos, 

lo adornaré, lo separaré aquí. Nuestros papeles 

con hule, nuestra ofrenda de sangre, se erguirán en 

todos lados. Yo, por mi voluntad, iré a quemarlo, 

iré a hacerlo con las manos a tu casa”. Así lograban 

que se asombrase, que se maravillase, etcétera. 

Capítulo segundo donde se dice el presagio que 

había [cuando] observaban a ambos lados, así 

estaban, cuando escuchaban que el oactli cantaba y 

lo que hacían los pochteca98 cuando así les pasaba, 

o cantaba sobre ellos en algún lugar del camino 

También entendían como presagio cuando 

el oactli canta como riéndose de alguien. 



29

In yuh conitoa, ome huitz quitoa: in quenman 

cualli, quenman amo cualli. In ic[ua]c cualli quinextia, 

ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca quitoa: yeccan, 

yeccan, in icuac, in, amo netemmacho: atle ic 

momauhtia, in nenenque: zan ye papaqui: yuhquin 

acohuetzi99 [f.2v] inyollo: ipampa, azo itla cualtzin, 

in ipan ic onyazque: azo itla ipan mopohuatihui: 

itla cualli, quicnopilhuizque. Auh in ye oquicacque, 

in yuhqui ommimictoc, ic huetzca, tlatlapitzahua: 

in yuhqui, ixillan, iyomotlan, oncuacuauhti: in 

yuhqui, mocacanahua, paqui, huehuetzca: yuhquin 

ontlanahui, yuhquin ocehuetzi, aocac nahuati: za 

tlatolihui, za tlaquechpilihui, ayocmo tenahuatili: 

ic quimatia, azo itla ohui, impan ye ommochihuaz: 

itla ohui, ye conmonamictizque: anozo ceme aca ye 

miquiz: azo ye huitz cocoliztli, anozo cana impan, 

ye hualmotzacuaz. In impan mochihua, in, azo cana 

tepetzalan, atlauh itic, ixtlahuatl itic, cuauhnepantla, 

cuauhyohuacatla, cuauhitic, cuahuitl itic:

99. Después de esta palabra está el reclamo in.
100. Huitztli, “espina”. Parece tener un uso metafórico para aludir a una “cosa” u “objeto”. También tendrá el sentido de “castigo”, 
“recompensa” o “destino” en el contexto de las apariciones de los nahuales de Tezcatlipoca que se mencionarán más adelante.
101. La onomatopeya del canto de dicha ave significa también en náhuatl “buen tiempo, buen tiempo”.

	 Así dicen, dos cosas100 dicen: “A veces es 

bueno, a veces es malo”. Cuando significa [algo] 

bueno escuchan su canto como que ríe; dice: “yeccan, 

yeccan”.101 Cuando no, hay preocupación. Los 

caminantes se espantan por nada. [En el primer caso] 

sólo están felices; su corazón de tal modo [f.2v] se 

consuela, porque así tal vez les acontecerá algo bueno, 

tal vez estarán orgullosos por algo, recibirán algo 

bueno. [En el segundo caso, cuando] ya lo escucharon, 

según yacen paralizados cuando ríe, [cuando] ríe con 

voz delgada; como que se pone rígido su vientre, su 

costado; [como que] enflaquece, parece que adelgaza 

[y] ríe alegremente. [Quien lo escucha] como que 

enferma de gravedad, como que se congela. Ya nadie 

habla claro, sólo murmuran, sólo encogen el cuello, ya 

no entienden de leyes. Quizá les pasará algo peligroso, 

se encontrarán con algo difícil o cada uno morirá; 

quizá viene la enfermedad o se postrará ante ellos en 

alguna parte. Tal vez esto les pasa en alguna parte de 

la cañada, en el interior del barranco, en el interior 

del valle, en el medio del bosque, del bosque espeso, 

dentro de [un] árbol, en el interior de [un] árbol.



30

auh intla pochteca, oztomeca, nenemini: 

yuhqui impan omochiuh, in impan ohuehuetzcac 

oactli: quitoaya. Azo, ye itla,102 commonamictizque: 

azo ye ontlaatoctizque: anozo ye acame, 

tlahueliloque, inmac ye ommaquizque, ichtecque, 

tetlacuicuilique, tetlatlazaltique, tetlanamoyelique, 

inmac ye ontlatlazazque, quintlacuicuilizque, 

quintlacencuilizque [f.3r], quintlatlazaltizque, 

quintlanamoyelizque: anozo cana ceme, ye 

oncuauhtenhuetzizque, ye onhuetzizque, ye 

ommomayahuizque: noce,103 ye ontecuancualozque, 

tecua[n]tlacualtin, tecuanime intlacualhuan, 

ye ommochihuazque: anoce, cana impan ye 

hualmotzacuaz yaoyotl: ye conmonamictizque 

In icuac in, in aquin tachcauh, in 

tachcauhchiuhtiuh, in tachcauhicatiuh 

otlipan, oncan pehua, in quimelacuahua, in 

quinchoquiztlapaloa, iteiccahuan, itlahuapahualhuan, 

in otli ipan quimixtlamachtia, quimilhuia. 

Ximellacuahuacan, nopilhuane, noteiccahuane, 

quennel titotolinia: macayac tlaocoya, nentlamati 

in iyollo, ca nel ic tihuallaque, in timiquico:104 

ca yuh hualyetia, yuh quihualmattia in toyollo: 

102. Itla: ytlan Mtc.
103. Noce: anoceh Mtc.
104. En el Códice florentino aparece la palabra timiquizo (timiquiço), que es un error del escribano quien añadió una cedilla al sufijo 
de movimiento del verbo -co. Sin embargo, en los Memoriales a tres columnas la palabra se encuentra como timiquico (“acudimos 
a morir” o “venimos a morir”), que es la forma correcta.
105. Término de parentesco con el que los nobles también se dirigen a sus subordinados.

Si los pochteca, los oztomeca viajaron [y] 

así les pasó, que el aoctli se rió de ellos, decían 

que quizá algo se encontrarán, quizá despilfarrarán 

la riqueza. O algunos caerán en las manos de los 

malvados, de los ladrones que le han robado a la 

gente, le han hurtado a la gente, le han usurpado a la 

gente; arrojarán cosas en sus manos, les robarán, les 

robarán todo [f.3r]; los obligarán a dejar sus cosas, les 

hurtarán [algo]. O cada uno se desplomará en algún 

lugar; ya caerán, ya se tirarán. O ya serán devorados 

por las fieras, [serán] comida para las fieras, [serán] 

la comida de las fieras. Ya sucederán [estas cosas] o 

la guerra los cercará en algún lugar, ya la enfrentarán 

	 Cuando alguien principal va primero, avanza 

primero por el camino, allí comienza a animarlos, 

saluda con lágrimas a sus hermanos menores,105 a sus 

protegidos, a los que instruye en el camino, les dice: 

“¡Anímense, hijos míos, mis hermanos menores! 

Somos pobres, ¿qué remedio hay? Que el corazón de 

nadie esté triste, afligido, porque así vinimos, acudimos 

a morir. Nuestro corazón así viene, así lo sabe; 



31

inic tichuallalcahuique, tichuallalotique in tonca,106 

in teca: in tahui, in totla, in tomach, in tohueltiuh: 

ca ye107 inic techchoquili, inic topan quipixo, 

in ichoquiz, in itlaocol: azo cana [f.3v] nican, 

ixtlahuatl, atlauhtli itic, cuahuitl itic, cecemmantoz 

in tomiyo: in totzon, nonoquiuhtoz, aalacatoz in 

tezzo, in totlapallo: ca nel otomacehualtic, ma cayac 

quicihuatlamachti in iyollo: xicmotlacuammacacan 

in miquiztli, xicmotlatlauhtilican in totecuyo: ma 

cayac tle itic quinemiti, quilnamiqui: ma za quin ic 

ticmatizque, in zazo tle itech titotzotzonatihui:108 

oncan ic cemmayan, tontochochoquilizque: ca nel 

yehuatl109 inic tiquinteyotico, tiquimitauhcayotico, 

tiquintonalehuaco, tiquintzonteconacocuico 

in totechiuhcahuan, in pochteca, in iyaque:110 

ca yeeppa111 yuh112 quimattihui, yuh113 

quimahuizotihui, camo quin tehuan yancuican 

ye toconnextizque, ye toconittazque, in tlein 

topan mochihuaz: ximellacuahuacan, nopilhuane.

	

       
106. Léase toca.
107. Ye: yee, Mtc.
108. Tle itech titotzotzonatihui: tle tictonamictitiui yn çaçotle ytech titotzotzonatiui, Mtc.
109. Ca nel yehuatl: ca nelhuatl, Mtc.
110. Iyaque: iaque, Mtc.
111. Yeeppa: yeppa, Mtc.
112. Yuh: yuhqui, Mtc.
113. Yuh: yuhqui, Mtc.

de este modo nos apartamos, huimos de nosotros, de 

de la gente. Nuestra tía, nuestro tío, nuestro sobrino, 

nuestra hermana menor así nos lloran, así deshacen su 

llanto, su tristeza sobre nosotros. [f.3v] Quizá nuestros 

huesos, nuestro cabello, estarán esparciéndose 

en algún lugar, aquí en el valle, en el interior del 

barranco, en el interior de un árbol; nuestra sangre, 

nuestro color (nuestro cuerpo), estará derramándose, 

estará esparciéndose de modo pegajoso, porque 

somos maceguales. Que el corazón de nadie se haga 

femenino. ¡Esfuércense todo lo posible para la muerte! 

¡Rueguen a Nuestro Señor! Que nadie mantenga, 

recuerde nada en su interior, que en breve tiempo así 

lo sabremos, sea lo que fuere [contra] lo que vamos a 

golpearnos. Allí por siempre lloraremos, ya que de este 

modo venimos a honrar, venimos a afamar, venimos 

a enaltecerlos en su signo, venimos a glorificar la 

memoria de nuestros engendradores, los pochteca, los 

viajeros. Desde la antigüedad así lo vienen sabiendo, 

así lo vienen honrando. Pues no somos nosotros los 

primeros que en breve descubriremos, veremos, 

lo que nos acontecerá. ¡Anímense, hijos míos!”.



32

Auh intla cana oimpan ihuac,114 

cana cuahuitl itzintlan, anozo atlauhcamac, 

ommololoa, onmocemololoa, ommotepeuhtitlalia, 

monechicoa, quicuitlalpia, quicencuitlalpia, 

quicemilpia; quicemmana in intopil, in ipan 

quixehuaya [f.4r] in115 inteouh: iyacatecutli. 

Oncan ixpan tlamacehua, mizo, monacaztequi, 

tlacoquixtia,116 za quimocemmacatoque, in tlein 

impan, ye ommochihuaz: auh aocac ontlamati, 

aocac itlamatia, intla yuhqui impan mochihua, 

in yuhqui ic oquintetzahui oactli. Auh anoce zan 

maquiza, acazo tle impan mochihua: in oncan in 

nemauhtiaya,117 in inmahuizcuiyan omochiuhca. 

Intlaca tle impan omochiuh, ic occeppa achitzin, 

hualmoyolizcalia: hualaquetza onmocuaahayohuia: 

ic ommotonallalilia: inic intech oacca mahuiztli: 

auh in mauhcatlaca teteiccahua, in amo 

tonalchicahuaque,118 in amo tonallapalihui: za ye in 

quimattihui, in quimamattihui: aocmo paqui, aocmo 

tlatoa, aocmo nahuati,119 aoccan ahuia in120 iyollo:

114. Esta palabra aparece en el Códice florentino como ioac por lo que se modernizó como ihuac. En los Memoriales a tres colum-
nas aparece como yohuac.
115. In: omitido en Mtc.
116. Tlacoquixtia: tlaquixtia, Mtc.
117. Léase momauhtiaya.
118. Léase tonalchicahuah. Se marcó el plural con la terminación -que sin estar en tiempo pasado o futuro.
119. Aocmo tlatoa, aocmo nahuati : aocmo nahuati, aocmo tlatoa, Mtc.
120. In: omitido en Mtc.
121. “Señor de la vanguardia”. Divinidad patrona de los pochteca o comerciantes profesionales.

Si cae la noche sobre ellos en alguna parte, 

debajo de un árbol o a la entrada de un barranco, se 

arrejuntan, se juntan completamente, se amontonan, 

se ayuntan. Atan, atan completamente, ciñen 

completamente, extienden completamente sus 

bastones, con ellos hacían una estatua que representaba 

a [f.4r] su divinidad Yacatecuhtli.121 Ahí, frente a ella, 

hacen merecimientos: se sangran, se cortan las orejas, 

se pasan varas [por orejas y lengua]. Sólo se someten 

por completo a lo que les sucederá, ya nadie piensa en 

esas cosas, ya nadie cavila cosas. Si de este modo les 

acontece, así el aoctli los atemoriza. Quizá se libran 

del mal, quizá les pasa algo. Ahí se espantaban; se 

había convertido en su momento para atemorizarse. 

Si no les acontecía nada, volvían en sí, levantaban la 

mirada, se confortaban un poco el resto del tiempo. Así 

se manifiesta el destino; así había entrado el miedo.

Y  los asustadizos, los hermanos menores 

que no fortalecen su tonalli, [que no] acrecientan su 

tonalli, sólo van temiéndole [al canto del aoctli], van 

atemorizados. Ya no están contentos, ya no hablan, ya no 

hablan claro, su corazón ya no está alegre en ningún lado. 



33

za tlanauhtihui, in nenemi, za imitic tlacuicuilotihui, 

in tleinmach122 quilnamiqui: ayocmo ihuiyan, in 

oc nen achi quitoca tlalli: za ye in quimati, azo 

quincana in ye commonamictizque, in tlein huel 

quitoznequi [f.4v], intetzauh omochiuh: inic 

omotetzahuique. Ye omito, tel ayac quimati, in azo 

huel neltiz: in acanozomo, ca itlatol itech mocaqui: 

inic ome huitz quitoa, cualli ihuan amo cualli.

 

 

Ic ei capitulo, oncan motenehua: in tetzahuitl 

catca, in tetzammachoya: in icuac yohualtica 

quicaquia, in yuhqui aca, tlatepozmihuia: in 

yuhqui cuauhxeloaya, in quitoaya, yohualtepoztli123

 

No ihuan, tetzahuitl catca, netetzahuiloya, 

tetzammachoya: in itoca yohualtepoztli. Icuac 

caquiztia, in ohuellallimictimotecac: in aocac 

nahuati. In ontlamacehuato, in onacxoyatlalito 

tlamacazque: in intlamacehuayan tepeticpac, 

in zazo campa ye, onhuiya, inic mocaquia, inic 

caquiztia, yuhquin aca, tlaxeloa, cuauhxeloa: cenca

122. En el Códice florentino se escribió tlemmach, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres columnas se escribió 
tleinmach.
123. En los Primeros memoriales se anotó: Inic etlamantli yehoatl y iovaltepuztli iuhquin aca tlaxeloa quauhtequi iuh mitoaya aço 
ytla ipan muchivaz “Tercer [presagio] es éste: el hacha nocturna es como [si] alguien parte madera, corta madera. Así decían que 
quizá algo les acontecería.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino 
de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
124. En náhuatl aparece inic ome, “segundo”, pero su sentido se entiende mejor si se traduce como un número cardinal.
125. “Los que darán de comer” o “los que darán ofrendas”. Nombre de los sacerdotes dedicados al culto de Tláloc. 

Sólo van empeorando [mientras] caminan, [el 

miedo] va grabándose en el interior de ellos, piensan 

en muchas cosas, ya no están contentos. En vano 

siguen un poquito [el camino de] la tierra, quizá en 

poco tiempo aciertan en ello, descubrirán lo que 

significa [f.4v] su presagio acontecido, [y] por lo 

que se han atemoridado. Ya se dijo [su destino], pero 

nadie sabe si acaso será verdad, tal vez no aceptan 

su mensaje. Dos124 cosas dicen: es bueno o es malo. 

Capítulo tercero donde se menciona el presagio 

que había, el que se entendía como presagio, 

cuando escuchaban durante la noche como 

que alguien golpeaba con un hacha, como si 

cortaran madera. Le decían: “el hacha nocturna”

También era presagio, era tenido por presagio, 

se entendía como presagio a la llamada “hacha 

nocturna”. Cuando sonaba, [es por que] se 

extendió la muerte repentina. Ya nadie hablaba 

claro. [Cuando] los tlamacazque125 iban a hacer 

merecimientos, iban a colocar las ramas de acxoyatl; 

cuando es su momento de hacer merecimientos en



34

hueca caquizti, cenca temamauhti, teyolmicti, 

tezotlauh. Inin, yohualtepoztli, yuh mitoa, quilmach 

[f.5r] yehuatl, ipan mixehuaya, in tezcatlipoca: 

inic teca mocacayahuaya, teca mahuiltiaya, 

 

 

 

	 quitoa. In aquin quittaya, in mihihuintia, 

in iyollo quimati, in amo momauhtiani, in 

tonallapalihui, huel ic momotla: quimomaca, 

ayocmo quicahua, inic huel quittaz, quitlacanotzaz, 

huel itech mopiloa, itech motlapaltilia, inic quitoca: 

quitepotztoca, quitlalochtoca, ipampa inic huel 

caciz: quittaz, in quenami itetzauh: in yuh conitoa, 

in aquin huel cacia, in quittaya: ayaxcan in huel 

itech pachihui: oc quitotoca, nohuia[n] quinemitia: 

nohuian caaxitia. Icuac in oquiciammicti, cana otlica 

quihualmochieltia: auh in ye quitta in ye quitzticac, 

yuhquin tlacatl quechcotonqui, quechcotoctic, 

quechtepoltic: ihuan elchiquiuhtlapanqui, 

ellapanqui: in yuh conitoa: quilmach yehuatl, in 

caquizti, yelchiquiuh: yuhquin ommonamiqui126 

onmocacamapiqui, ommopipiqui, onchachacuani.

126. Ommonamiqui: onmonanamiqui, Mtc.
127. “El humo del espejo”. Es posible que el concepto de dicha divinidad haga alusión específicamente al reflejo o brillo de algún 
espejo, que eran elaborados de obsidiana en época prehispánica. En la cultura náhuatl, la cualidad del brillo se expresa bajo la ima-
gen del humo como acontece en otros objetos, por ejemplo el cometa: citlalpopoca, “el humear de la estrella”, donde el humo alude 
al brillo de ésta o su estela de luz.

las cimas de los cerros, por donde iban se escuchaba 

de este modo, sonaba de este modo, así como si 

alguien partiera algo, partiera madera, sonaba 

muy a lo lejos, [era] muy aterrador, pavoroso, 

fatigoso. Esta “hacha nocturna”, así se decía, 

dizque [f.5r] ella representaba a Tezcatlipoca,127 

así se burlaba de la gente, se divertía con la gente.

	 Dicen que quien lo miraba era valiente, 

certero. No [era] cobarde, [era] de tonalli fuerte. 

De inmediato se lanza, se adueña de él, ya no lo 

deja porque lo examinará, le hablará en persona. Se 

prende de él, se mantiene firme con él, de este modo 

lo sigue, lo persigue, corre detrás de él así hasta que 

lo alcance, [hasta que] vea la forma de su portento. 

Así dicen que quien lo atrapaba, lo veía, lo sometía 

con dificultad; lo persigue por todas partes, lo trae 

de allá para acá, lo trae por todas partes; cuando lo 

ha agotado, lo atrapa, lo retiene en el camino. Ya lo 

ve, permanece viéndolo. Luce como una persona 

decapitada, degollada, cercenada por la nuca, y el 

pecho está partido, el pecho está rajado. Así dicen, 

dizque eso mismo es lo que suena, su pecho, como 

si se chocara, se cerrara, se atrancara, chapoteara.



35

	 Auh in yehuatl, in, in [f.5v] aquin oquimottiti: 

in azo tlamacazqui, in anozo zan mihihuintia in 

yaotlahueliloc: in icuac in ohuel cacic, in ohuel 

quittac, niman ye quimottilia in iyollo: quicuitihuetzi, 

quitlalochana quimotzoltzitzquia, quicotonilia: ic 

quitlaitlanilia, in tlein quimacaz, in tlen quinemactiz, 

in tlein quimacehualtiz: azo necuiltonolli, azo 

tlamaliztli, azo oquichiyotl: anozo netoliniliztli, 

azo huictli, azo mecapalli: yuh mitoa, ca moch 

ye quitemacehualtiaya, itenamac128 mochihuaya.

	 Auh intla ye quinotza, quilhuia: tocniuhtze, 

huitzitle, yaotle: tle tinechilhuia: tle tinechnequilia, 

xinechcahua: nimitzmacaz in tlein ticnequi: 

huel niman ic tenotzaya, ic quitlacatocayotiaya, 

in aquin tlein itoca, in ipiltoca. Auh quilhuia in 

macehualli, in oquimottiti: amo nimitzcahuaz, 

ca onimitzan. Ic oncan quilhuia, izca ce huitztli: 

nimitzmaca, xinechcahua: amo quicelia, amo 

quihuelitta, in yollochicahuac: quinicuac quicahua, 

intla [f.6r] eei, anozo ye nahui, quimaca huitztli: 

ic quinextia, quinezcayotia, ca tlamatiuh in yaoc,

128. Itenamac: ytenemac, Mtc.
129. Figura mítica del sacerdote de Huitzilopochtli, guía tribal y más o menos identificado con el mismo dios. Véase Cristóbal 
del Castillo, Historia de la venida de los mexicanos y de otros pueblos e historia de la conquista, edición y traducción de Federico 
Navarrete, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (CONACULTA), 2001, p. 93. Aunque en este segmento se habla 
de Tezcatlipoca, los antiguos mexicanos solían asociar la imagen de dicho dios y la del dios Quetzalcóatl con la de su dios tribal 
Huitzilopochtli. También se menciona una relación de identidad entre ambos dioses en los mitos de la caída de Tula en el Libro III 
del Códice florentino. 
130. “Enemigo”. Nombre de Tezcatlipoca, también mencionado como Necoc Yaotl “Enemigo de ambos bandos”.

	 Y a este mismo [f.5v] quien lo haya visto, 

quizá un tlamacazqui o sólo alguien borracho, [o] 

valiente guerrero, cuando [ya] lo sujetó bien, [ya] 

lo examinó bien, luego le ve su corazón, arremete 

contra él, lo toma hacia atrás, lo agarra apretándolo, 

se lo arranca. Con éste, le pide lo que le dará, lo 

que le otorgará, lo que le dará a merecer; quizá 

[será] riqueza, quizá cautividad [en combate], 

quizá heroísmo, quizá miseria, quizá la coa, quizá 

el mecapal (el trabajo agotador). Así se dice que le 

concedía a la gente todas sus dádivas, [así] sucedía.

	 Y si [el portento] lo llama, le dice: “Amigo 

nuestro, Huitzitl,129 Yaotl,130 ¿qué me dices? ¿Qué 

quieres de mí? ¡Déjame! Te daré lo que tú quieras”. 

De inmediato llamaba a la persona, así lo nombraba 

como persona, cual sea su nombre de aquel, [y] con su 

nombre de noble. Y el macegual que lo vio le dice: “No 

te dejaré porque te atrapé”. Allí mismo [el portento] 

le contesta: “Aquí está una espina, te la entrego, 

¡déjame!”. [Pero el macegual] no la recibe, no la acepta 

con entusiasmo. Entonces, lo deja si [f.6r] le da tres o 

cuatro espinas, las cuales lo simbolizan, lo representan 

[al portento], pues lo va capturando [como] en combate. 



36

	 amo nenquizaz:131 izqui caciz in oquitenehuili, 

in oquimacac huitztli: ic moch oncan, quimacehualtia 

in tlalticpac paquiliztli, neyollaliliztli: in xochitl, in 

iyetl, in netlamachtilli: in tilmatli, in tenzacatl, in 

tlalpiloni. Auh ihua[n] mitoa, yuhca in nenonotzalli, in 

tlatlatolli: in aquin amo quitlatlatoltia, zan huel niman 

quicotonilia, quitlatzcotonilia in iyollo: ixpampa 

yehua, motlaloa in oquicotonili132 iyollo: cana 

quitlatia, huel quiquiquimiloa,133 quitepitzilacatzoa: 

quinicuac in otlathuic quittac,134 in quiteittitia, intla 

cualli, intla yectli: in conitta: iztac ihuitl in molontica, 

anozo huitztli, azo ce, anozo ome, ic quinextia ca 

cualli, in imacehual: omochiuh. Auh intlacamo cualli, 

in conitta: tecolli, anozo tzotzomatli, ic quinextia, 

in zan icnoyotl, netoliniliztli, oquimacehualti.

	 Auh in aquin, amo cenca tonallapalihui, 

in amo [f.6v] itzin, amo itzitzin, in mauhcatlacatl: 

amo zan135 huel cana, zaniyo quicaqui, zan icampa

131. En el Códice florentino se rigistró nenquicaz, pero es un error del escribano al momento de pasar el texto ya que en los Memo-
riales a tres columnas sí se registró la cedilla en nenquiçaz.
132. Oquicotonili: oquicotonoli, Mtc.
133. Quiquiquimiloa : quiquiquimiloa quiteteuhquiquimiloa, Mtc.
134.  Quittac: quitta, Mtc.
135. En el Códice florentino se registró can, pero debe ser un error del copista ya que tiene más sentido en el texto el adverbio zan.
136. Es decir, las espinas que obtenga la persona valiente son la garantía de riquezas o cautivos en combate que el portento le entre-
gará para que lo suelte. En este sentido, si le entrega las espinas es porque le dará lo que le ha prometido. 

	 [Esto] no pasará en vano, alcanzará todo lo 

que le prometió, las espinas136 que le dio. Ahí, por 

completo, lo recompensará en la tierra [con] felicidad, 

[con] consuelo: [con] las flores, el tabaco, la riqueza, 

las mantas, los bezotes, las diademas. Y se dice: así es 

el pacto, el acuerdo, que quien no lo hace hablar, sólo 

luego le corta, le arranca su corazón, huye de él al 

haber cortado su corazón, en algún lugar lo esconde, 

lo envuelve muy bien, lo enreda con material duro. 

Entonces, cuando amaneció, lo vio, lo muestra a la 

gente; si es bueno, si es recto, ve plumas blancas que 

están esparcidas o espinas, quizá una, quizá dos, con eso 

manifiesta que es buena su recompensa, [así] sucedió. 

Y si no es buena, ve carbón o andrajos, con los que 

se manifiesta que sólo recibió pobreza, sufrimiento 

 

	 Quien no fortalece bien su tonalli, [el 

que] no [f.6v] [tiene] fundamento, [el que] 

no [tiene] base, la persona cobarde, no puede 

atraparlo. Sólo lo escucha, sólo se desmaya



37

ontlacuecuetlaxoa, ontlacuecuechcahua: amo huel 

quitoca, zan onciammiqui, onmociyauhcanequi, 

mimiqui in inacayo, za otlica chachapantiuh, 

ayocmo huel nenemi: ic quimati in zan oquitetzahui 

yohualtepoztli, zan ica onmocacayauh, ica 

ommahuilti: azo cocoliztli, miquiliztli: anozo icnoyotl, 

tlacoyotl, tlatlacolli, in oquimacac: inic oquimotlac.

Ic nahui capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl 

inic motetzahuiaya, in icuac tecolotl chocaya137

No ihuan netetzahuiloya, tlatetzahuiaya, 

tetzammachoya, in tecolotl choca: in icuac tla aca 

itlapantenco,138 anozo ixacalticpac, icuauhticpac 

chocatica: in quicaqui quitotica: tecolo, o, o, tecolo 

o o, ihuin in caquizti, in139 choca. Quitoa in icuac 

in cacoya, quinextia [f.7r] miquiztli: cocoliztli, 

miquiztetzahuitl: in aquin oquicac azo ye miquiz: 

azo tlacihuiti, azo tlatlatzihuiti tlalmiquiz, anozo 

yaomiquiz, anoce aca ce ipiltzin ye miquiz, 

anozo itlacauh ye choloz, azo ye tlalpolihuiz in 

ichan, tlalli canahuaz, atl neneciz, acaoatimaniz 

in quiyahuatl, in ithualli, tepantli xixitintoz, 

tlahuihuitontoz, tlahuehuelontoz oncan nexixaloz,

137. En los Primeros memoriales se anotó: Inic nauhtlamantli in teculotl choca y tlapantenco mitoaya aço yaumiquiz anoço ipiltzin 
miquiz “Cuarto [presagio]: [si] el tecolote ulula en la orilla de la azotea, se decía que quizá [alguien] morirá en combate o su hijo 
morirá.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Có-
dices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
138. Itlapantenco: itlapanteco, Mtc.
139. In: inic, Mtc.
140. Tipo de lechuza.

[al dejarlo] atrás, lo abandona por terror, no puede 

seguirlo. Sólo se fatiga, sólo desea la fatiga, su cuerpo 

está paralizado, sólo va a desplomarse en el camino. 

Ya no puede andar porque lo sabe, sólo tomó por [mal] 

presagio al “hacha nocturna” que se burla de él, que se 

divierte con él. Tal vez le entregó enfermedad, muerte 

o pobreza, esclavitud, faltas. Con [ellas] lo tundió.

Capítulo cuarto donde se dice el presagio con el 

que se atemorizaban cuando el tecolote140 ululaba

También era tenido por presagio, presagiaban, 

se entendía como presagio que el tecolote ulule. 

Entonces, si está ululando en la orilla de la azotea o en 

lo alto de la casa de paja de alguien, sobre su árbol, [y] 

escucha que está diciendo: “tecolo, o, o, tecolo, o, o” 

–de este modo se oye que ulula–, dicen que cuando se 

escuchaba, significa [f.7r] la muerte, la enfermedad. Es 

presagio de muerte. Quien lo escuchó tal vez morirá, tal 

vez se angustia, tal vez se preocupa mucho. Morirá de 

causa natural o morirá en la guerra; o el hijo de alguien 

morirá; o un cautivo suyo huirá; o ya se destruirá la 

tierra de su hogar. La tierra se adelgazará, el agua



38

neaxixaloz, nemanahuiloz, tlazollaxoz, tequixq[ui]

tl coxontoz, tlalli ipotocatoz: icuac itoloz inic 

tlamahuizoloz: ye yuhcan ocatca in, ichan in oncan 

ontlamamauhtico: in oncan141 onmoteyotico chane: 

mochipa otlamahuizmamanca, otlatetzcaliuhtimanca: 

ma cel cana ce tlazolli ohuetztoca: auh in 

icaltech ayac huel omaxixaya, teahuaya: auh 

in axcan ye za yuhcan, za tepantli yehuatoc.

 

[f.7v] Ic macuilli capitulo, oncan mitoa: 

in tetzahuitl catca, in itechpa chicuatli142

No ihuan netetzahuiloya, tetzahuittoya, 

in chicuatli: anozo chichtli in icuac aca, 

itlapanixcuac tzatzi: tzatzitiquiza, in quitoa: 

cuel, ic quineltocaya, ca ye aca miquiz: ic ceme 

miquizque in chaneque: ye ceme cocolizcuizque. 

141. Oncan: omitido en Mtc.
142. En los Primeros memoriales se anotaron dos pesquisas para este capítulo: Inic macuillamantli yehoatl in chicuatli in calixquatl 
quivitequi mitoaya ye miquiz yn chane. Inic chicuaçen tlamantli yehoatl yn chixtli, yn aca ychan calaquia mitoaya ye tetlaximaz 
“Quinto [presagio] es éste: [si] la lechuza hostiga la fachada de la casa, se decía que morirá el dueño de la vivienda. Sexto [presagio] 
es éste: [si] la lechuza entraba a la caza de alguien, se decía que cometerá adulterio.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia 
general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas 
del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
 itlapantenco: itlapanteco, Mtc.
143. Sahagún añade: “En este caso el que oía el canto del búho luego acudía al que declaraba estos agüeros, para que dijese lo que 
había de hacer”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 273.
144. Chicuatli.
145. Chichtli.

se anegará; la entrada, el patio se estará cubriendo de 

malas yerbas; las paredes estarán desmoronándose, 

estarán temblando, estarán destruyéndose. Ahí se hará 

del baño, se orinará, se defecará, llegará la basura; el 

salitre estará haciéndose polvo; la tierra se hará negra 

como el humo. Entonces, se dirá para que se asombren: 

“Así fue su casa, donde el dueño venía a ser venerado, 

venía a ser afamado, siempre había perdurado el 

respeto, había perdurado la decencia. En ninguna 

parte, la basura había estado tirada, nadie orinaba 

sus paredes, [no] discutía con nadie. Ahora, sólo así 

es el lugar; sólo los cimientos yacen levantados”.143

[f.7v] Capítulo quinto donde se dice el 

presagio que había sobre la lechuza144

También la lechuza o mochuelo145 era tenido 

por presagio, era vista como presagio. Cuando 

grita, grita rápidamente, frente a la azotea de 

alguien, dicen que de inmediato creían que 

alguien moriría, que algunos habitantes [de la 

comunidad] morirían, algunos enfermarían. 



39

Auh intla ye oppa, ye expa tzatzitiquiza: in zan ye oncan, 

in tlapanixcuac, anozo in calipan, ic cenca momauhtia, 

motemmati: huel ic quineltocaya, ca amo146 zan 

tlanehua: ca huel neltiz, inic impan otzatzic chicuatli.

No ihuan, intla ye aca mococoa, in ipan 

tzatzitiquiza, quitoaya, ca ayocmo quizaz: ca 

ticcahuazque. Ipampa yuh quitoaya, quilmach, 

in yehuatl chicuatli: intitlan, intlayohual, in 

mictlantecutli: ihuan mictecacihuatl: ommat 

in mictlan, ic quitocayotiaya, .yaotequihua: 

ipampa ca inteancauh,147 intenotzcauh, in 

mictlan tecutli: ihuan mictecacihuatl.148 

	 Auh in icuac, quicaquia tzatzi: ihuan in 

mozticacalatza niman conahua, conilhuia in toquich:149 

ma xitlamattiuh nocne, tixtecocoyocpol: monan 

ticieco. Auh in cihua conilhuia, inic [f.8r] cahua: 

ma xitlamatpolotiuh, cuilompol: cuix oticcoyoni

146. Ca amo: caocmo, Mtc.
147. Léase inteyacancauh.
148 Ihuan mictecacihuatl: etc. Mtc.
149. Toquich: toquichti, Mtc.
150. “El señor del mictlan” o “El señor de la región de los muertos”.
151. “La señora del mictlan”, “La señora de la región de los muertos” o “La señora de los muertos”. Contraparte femenina de Mic-
tlantecuhtli.
152. “La región de los muertos”.
153. “Jefe de guerra”. Grado militar. También es el apodo de la comadreja como se mencionará más adelante.
154. Sahagún: “y si juntamente con el charrerar le oían que escarbaba con las uñas”. Historia general de las cosas de la Nueva 
España, p. 273.
155. Cuilompol. En náhuatl, algunas palabras no tienen género, pero la palabra lechuza en español es femenina. No obstanate, el 
insulto de cuiloni o cuilompol alude al sexo masculino, por lo que mantengo la traducción “puto” con el sentido agraviante de ho-
mosexual, a diferencia de “puta” que, si bien concuerda con el género de la palabra lechuza en español, no refleja la naturaleza del 
insulto dirigido a dicho animal, que, según parece, se considera un ser masculino.

Si por segunda vez, por tercera vez, grita rápidamente 

al tiempo que [está] frente a la azotea o sobre la 

casa, se asustan, se angustian mucho; lo creían en 

serio, no sólo [por pasar] juntas las cosas. Se hará 

realidad porque la lechuza gritó en presencia de ellos.

 

	 También si alguien enferma [es porque] 

grita insistentemente en su presencia, decían: “Ya 

no saldrá [de la enfermedad], lo abandonaremos”. 

Por esa causa así dicen, dizque esta lechuza es 

el enviado, el mensajero de Mictlantecuhtli150 y 

Mictecacíhuatl,151 que se hallan en el mictlan.152 

Por eso la llamaban Yaotequihua153 porque es el 

guía, el vocero de Mictlantecuhtli y Mictecacíhuatl. 

	 Cuando la escuchaban gritar y ulular,154 

luego la insultan; nuestros varones le contestan: 

“Canalla, vete a otro lado, tú de ojos desorbitados, 

chingas a tu madre”. Y las mujeres dicen, de este 

modo [f.8r] la insultan: “Lárgate gran puto155, ¿acaso



40

in tzontli ic natlitiaz: cayamo cuel in niyaz. Inic 

yuh conahua156 in, quilmach yuhquin ic onepatilo, 

ic queleltia, ic quilochtia, ic quiyacatzacuilia, in 

itenotzaliz: inic amo impan neltiz, ic quintzatzilia.

 

Ic chicuacen capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl 

catca, inic motetzahuiaya: in icuac aca 

quittaya, cozamatl in teixpan tlahuiltequia157

No ihuan netetzahuiloya in cozamatl anozo cozatli: 

in icuac aca ichan calaquia: anozo otlica, cana 

quinamiqui: quiyacahuiltequi, ixpan tlaxtlapaloa: 

quitoaya, azo ye itla conmonamictiz tetolini: azo ye 

itla ipan oncholoz, amo huel yaz in campa yaznequi: 

azo acame inmac huetzitiuh, quimictizque: anozo ye 

tlatolli, itech onehuaz: azo ye aca, tlatolli conehualtiz:158 

contlatollaquiliz, contlatolchichihuiliz. Auh in 

icuac itto, netlacmauhtilo: necuitihuecho, cecepoca,

156. Conahua: conauaya,Mtc.
157. En los Primeros memoriales se anotó: Inic chicontlamantli, yehoatl yn coçatli [coçamatl] mitoaya in aca quiyacaviltequi amo 
vel yaz in campa yaznequi mictiloz temac vetzitiuh otlica “Séptimo [presagio] es éste: la comadreja. Se decía que [si] se le atraviesa a 
alguien, no irá bien, a donde quiera ir será asesinado, irá a caer en las manos de otros en el camino.”, f.303v. También véase Sahagún, 
Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las 
Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
158. Conehualtiz: conecaviltiz, Mtc. 
159. Sahagún propone para este fragmento la traducción: “¿has agujerado el cabello con que tengo de beber allá en el infierno?”. 
Mientras que Anderson y Dibble traducen casi en los mismos términos que Sahagún: “Hast thou perchance made a hole in the 
hair, with wich I may drink [in the land of the dead]”. Véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 273; 
Bernardino de Sahagún, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, 13 vols., edición y traducción de Arthur J. 
O. Anderson y Charles E. Dibble, Santa Fe, Nuevo México, School of American Research and The University of Utah, 1950-1982: 
tomo 5, 1979, p. 163.
160. En náhuatl se dan dos variantes para decir comadreja: cozamatl anozo cozatli, “cozamatl" o "cozatli”. Aquí traduzco una sola 
vez “comadreja”.

perforaste el cabello con el que beberé agua?159 

Todavía no me iré”. Así la insultan a ésta. Dizque así 

son aliviados, así la obligan [a modificar el sino], así 

cambian el destino, con esto detienen su sentencia para 

que no se cumpla en ellos lo que les grita [la lechuza].

Capítulo sexto donde se dice el presagio que había, 

con el que se atemorizaban cuando alguien veía 

a la comadreja atravesarse frente a las personas

También la comadreja160 era tenida por presagio. 

Cuando entraba a la casa de alguien o la encuentran 

en algún lugar del camino, pasa delante [de alguien], 

se atraviesa por enfrente, decían que quizá encontraría 

para sí alguna desgracia, quizá algo [malo] lo asaltaría. 

[La persona] no puede continuar, [no] quiere ir a 

ningún lado, quizá irá a caer en manos de algunos que 

lo matarán, quizá se levantará un testimonio [falso] 

contra él, quizá alguien declarará un testimonio [falso]



41

cuecueyoca, in tenacayo, ticecepoca, 

ticuecueyoca, ticuacecepoca, 

titocuitihuetzi: tetequipachoa, teyollitlacoa. 

 

	 Auh in yuhqui, ic mochichiuh: ixtecuicuilpol161 

[f.8v] coztic: auh inic tlatoa pipitzca, yuhquin 

mapipitzoa: tocuilehua tocuilechoa: no yaotequihua 

quitocayotiaya.

Ic chicome capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl inic 

motetzahuia, in itechpa tochin: in icuac quittaya 

in ye oncalaqui ichan162

No ihuan, netetzahuiloya in tochin: in icuac aca 

ichan calaquia, quitoa in millaca, in milpan tlaca: 

ye tlalpolihuiz in ichan. Anozo ye aca choloz, ye 

contocaz in tochtli, in mazatl ivui163: ye tochtiz, ye 

mazatiz, ye motochtiliz, ye momazatiliz. Inic

161. Ixtecuicuilpol:  ixtecuicuiltic ixtecuicuilpol, Mtc. 
162. En los Primeros memoriales se anotó: Inic chicuetlamantli tetzavitl catca yehoatl yn tochtli yn aca ychan calaquia mitoaya 
ye tlalpoliviz in ichan anoço ye choloz “Octavo presagio era éste: [si] el conejo entraba a la casa de alguien, se decía que su casa 
se destruirá o [él] se irá.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino 
de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
163. Léase ihuin. En los Memoriales a tres columnas se registró yohui.
164. Tocuilechoa, “dar gritos como comadreja”. Se asemeja mucho con el verbo tocuilehua “dar gritos bárbaros”. Anderson y 
Dibble mencionan que Schultze Jena propuso que las palabras Tocuilehua y Tocuilechoa también fueron sobrenombres del dios de 
los muertos. Véase Sahagún, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, p. 165.
165. También es el sobrenombre de la lechuza como mensajera de Mictlantecuhtli.

contra él, le adjudicará un testimonio [falso], le fabri-

cará un testimonio [falso]. Cuando es vista hay temor, 

hay espanto. El cuerpo se pone como piel de gallina, se 

entumece; se nos pone la piel de gallina, nos entume-

cemos, nos despeluzamos de miedo, nos espantamos. 

[Es algo que] angustia a la gente, da pena a la gente.

 

	 Y así, de tal modo [la comadreja] se ador-

na con grandes ojos [f.8v] amarillos. Y así ha-

bla, chilla, como si silbara con los dedos, [como 

si] diera gritos;164 hace el ruido de las coma-

drejas. También la llamaban Yaotequihua.165

Capítulo séptimo donde se dice el presa-

gio con el que se atemorizaban acerca del co-

nejo cuando veían que entra[ba] a su casa

También el conejo era tenido por presagio cuando en-

traba a la casa de alguien. El campesino, el hombre 

del campo dice que se destruirá la tierra de su casa. 

O alguien huirá, seguirá al conejo, al venado, según 

se hará conejo, se hará venado; se volverá conejo, se



42

mochichiuh tochin, nacazpapatlactic, tentipontic, 

tentetepontic, eliztac: ihuan zan cuitlapiltetepontic.

Ic chicuei capitulo, oncan mitoa; in tetzahuitl, inic 

motetzahuiaya: in icuac quittaya pinahuiztli166

No ihuan, netetzahuiloya in pinahuiztli: yuhquin tocatl 

tlatlauhqui, tlatlactic. In icuac aca, ichan calaqui, in 

quitta: anozo otlica quiyacanamiqui, quitoa167 ye huitz 

cocoliztli, anozo ye itla conmonamictiz: azo ye aca 

conahuaz, itla ic compinauhtiz: auh in icuac, tla oittoc 

techan: in aquin oquittac: niman ic conana, nauhcampa 

[f.9r] quitlallacuilhuia, quitlalxochilia: yuhquin cruz 

quiquechilia: auh nepantla iyolloco contlalia, oncan 

onchicha: niman ye ic quitlatoltia, quilhuia. Tlen ic 

otihualla,168 tla niquitta, tlacuele nocommahuizo: niman 

ic quitztimotlalia, quitztica in campa ye itztiaz. Intla 

ye ompa itztiuh, mictlampa: ic quimati ca ye miquiz,

166. En los Primeros memoriales se anotó: Inic matlactlamantli tetzavitl catca yehoatl yn pinaviztli yn otlica oquinamic anoço 
calli oquittac mitoaya aço cana teixpan ayozpinauhtiloz “Décimo presagio era esté: [si] al pinacate lo encontraron en el camino o 
lo vieron [en] la casa, se decía que quizá será avergonzado frente a otros en algún lugar.”, f.303v. También véase Sahagún, Historia 
general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas 
del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
167. Quitoa: quitoaya, Mtc.
168. Otihualla: tihualla, Mtc.
169. Según Louise Burkhart, asociar a alguien con el conejo, el venado o el puerco, tenía diversos significados a partir del contexto 
en el mundo náhuatl precolombino. La mayoría de las veces aludía a las personas que tenían vicios o conductas sociales inapropia-
das. Con la llegada del cristianismo, el difrasismo indígena fue reutilizado para aludir a distintos comportamientos reprobables en el 
cristianismo o en los usos y costumbres occidentales como: un comportamiento bestial, o calificar a una persona inmoral, lujuriosa, 
idólatra, imprudente con las normas religiosas, pecador, perezoso, antisocial y desobediente de la autoridad moral. Así, el significado 
de este difrasismo dependerá del contexto en el que aparezca. Véase Louise M. Burkhart, “Moral Deviance in Sixteenth-Century 
Nahua and Christian Thought: The Rabbit and the Deer” en Journal of Latin American Lore, 12: 2, 1986, pp. 107-139.

volverá venado.169 El conejo se adorna así: con 

largas orejas, con hocico romo, con hocico 

chato, de pecho blanco y sólo con cola corta.

Capítulo octavo donde se dice el presagio con el 

que se atemorizaban cuando veían al escarabajo 

 

También el escarabajo era tenido por presagio, igual 

que la araña rojiza, bermeja. Cuando ven que entra a 

la casa de alguien o lo encuentran en el camino, dicen 

que ya viene la enfermedad, o que algo les acontecerá. 

Quizá alguien insultará [al escarabajo] con algo que 

lo avergüence. Entonces, si fue visto en la casa de 

alguien, quien lo vio, de inmediato lo atrapa, hace un 

dibujo en el suelo, marcan en el suelo [f.9r] los cuatro 

rumbos, lo hacen como una cruz, lo colocan a la 

mitad, en el centro, allí escupen, luego así le hablan, 

le dicen: “¿Por qué viniste? ¡Que lo vea!, ¡hey! ¡Ojalá 

que lo considere admirable!”. De inmediato se pone



43

in oquimottiti: auh intlacamo ompa itztiuh, ic 

quimati, azo zan itla in quitoznequi, acazomo 

cenca hueixtica: quitoaya in motetzahui, tla 

quiyocoli, tla motelchihua, in yoyoliton: cuix zan 

ye toconmattiezque? cuix zan ye ipan toyezque? 

ma za quin ic ticmatizque in tlein, quitoznequi.

	  

Niman ic conana: omaxac concahua. Auh in aca 

zan contzonhuia, aco compilohua: intla otlathuic 

aocac quitta: ic cenca huel quitetzammati. Auh 

intla zan ipa[n] otlathuic, in zan ye oncan pilcac, 

ic moyollalia: amo cenca quihueimati, atle ipan 

conitta. Auh inic contlalia tlanepantla, chichitl, 

anozo octli: mitoa ic contlahuantia: ihuan [f.9v] 

no mitoa, in quenman ome huitz quitoa: no cualli 

quinextia, azo itla cualli temacehual mochihua.

170. “Rumbo de la región de los muertos”.
171. Sahagún: “decían que algunas veces el que encontraba con ella había de encontrar con alguna buena comida. Esta sabandija es 
de hechura de araña grande y el cuerpo grueso, y tiene color bermejo, y a partes obscuro de negro, casi es tamaña como un ratoncillo; 
no tiene pelos, es lampiña”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 274.

a mirarlo, está mirando por dónde se parará. Si se 

dirige hacia allá, al mictlampa170 (norte), por esto 

saben que morirá el que lo había mirado. Y si no 

se dirige hacia allá, por esto saben que quizá sólo 

significa algo, quizá no sea importante; decían: 

“Eres [un] presagio, que no se haga nada por él, 

que sea maldecida la sabandija. ¿Acaso estaremos 

embobados mirándola? ¿Acaso estaremos sobre ella? 

¡Que en breve tiempo conozcamos lo que significa!”.

De inmediato lo toman, lo dejan en una encrucijada. 

Y alguno sólo lo ata con un lazo, lo cuelga de lo 

alto. Si ya nadie lo ve al amanecer, lo consideran 

un gran presagio. Y si sólo llegó el amanecer 

sobre él, sólo allí estuvo colgado, con esto se 

consuelan, no le dan gran importancia, no lo 

toman en cuenta. Así [le] colocan saliva o pulque 

en medio, se dice que con esto lo emborrachan. Y 

[f.9v] también se dice que se pronuncian dos cosas: 

también mostraba algo bueno o que algo bueno 

[acontecería]; sucede el merecimiento de la gente.171



44

Ic chicunahui capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl 

in quimotetzahuiaya, in icuac centetl yolqui, in 

cenca iyac, in itoca Epatl: in icuac ye oncalaqui 

ichan, auh anozo in icuac moxixa: miexi172

No ihuan in epatl, netetzahuiloya: in icuac aca ichan 

calaqui, anozo oncan mopilhuatia: quitoa, ye miquiz 

in chane: ipampa yuh quitohuaya, ca amo inentla, amo 

inemia in calla, in techan: ca milpan, zacatla, memetla, 

nonopalla, in inemiya, in iquizaya. No ipan quimatia, 

ca ixiptla in tlacatecolotl, tezcatlipoca: auh in icuac 

miexi, in teyexi, quitoaya: omiex in tezcatlipoca.

172. La normalización de este verbo debería sustituir la vocal “i” por “y” para quedar yexi, pero se escribió la marca reflexiva asi-
milada al verbo, por lo que dejo la forma como aparece en el códice.
En los Primeros memoriales se anotó: Inic matlactlamantli oçe yehoatl yn epatl yn aca ychan callaquia anoço vncan mopilhoatia 
motenevaya yemiquiz yn chane “Undécimo [presagio] es éste: [si] el zorrillo entraba a la casa de alguien o ahí daba a luz, se comen-
taba que morirá el dueño de la vivienda.”, f.85r. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por 
fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de 
Historia, p. 109.
173. Epatl, en náhuatl.
174. Es decir, “el lugar donde debe vivir”. Este tipo de expresión, afirmativa o negativa, tiene dos sentido. El primero es literal y 
alude a encontrase en el lugar que le corresponde para vivir; el segundo es firgurado y significa seguir o eludir el comportamiento 
marcado por las normas morales y sociales. También aparece en los huehuetlahtolli que recopiló fray Andrés de Olmos hacia 1535; 
particularmente, en la plática que da el padre al hijo en los huehuetlahtolli, se dice algo similar sobre aquel que ya no obedece las 
reglas y falta al respeto a la gente. A estas expresiones, Librado Silva, traductor de la edición de Miguel León-Portilla, anota que 
debe entenderse como “hacer cosas indebidas”. El fragmento en cuestión es: In aocmo iquizayan in quiza, in aocmo inemian in nemi, 
in aocmo itlaczayan in tlacza; “Ya no sale por su salida, ya no vive en su lugar de vivir, ya no corre en su lugar de correr”. Véase 
Andrés de Olmos, Huehuetlahtolli. Testimonios de la antigua palabra, Edición y estudio introductorio de Miguel León-Portilla, 
traducción de Librado Silva Galeana, México, Fondo de Cultura Económica, 2011, pp. 284-285.
175. “Icono”, “representación” o “imagen. El ixiptla podía ser un icono de alguna divinidad realizado a partir de una escultura o 
pintura, así como una persona vestida o ataviada como la divinidad representada o llevada al sacrifico en calidad de ella misma.
176. “Tecolote-hombre”. El tlacatecolotl era un tipo de brujo dedicado dañar a otras personas. Véase Alfredo López Austin, “Cua-
renta clases de magos del mundo náhuatl” en Estudios de Cultura Náhuatl, 7, 1967, pp. 87-117. Durante la evangelización, el tér-
mino se utilizó además para designar al diablo, a los demonios o a los dioses prehispánicos. 

Capítulo noveno donde se dice el presagio 

que tenían cuando un animal, que huele muy 

mal llamado zorrillo,173 cuando entra a la casa 

de [alguien], y cuando se orina, se ventosea

También el zorrillo era tenido por presagio cuando 

entraba a la casa de alguien o tenía a sus crías allí [en 

la casa]. Dicen que morirá el dueño de la casa. Es así 

porque decían que la casa, el hogar de las personas, 

no era su lugar para vivir, no era su lugar para habitar; 

pues la milpa, el hierbazal, el magueyal, la nopalera 

son su lugar para vivir, su lugar para salir.174 También 

pensaban que él es el ixiptla175 del tlacatecolotl176 

Tezcatlipoca. Y cuando se ventoseaba, ventoseaba 

a la gente, decían: “Tezcatlipoca se ventoseó”.



45

	 Auh intla aca canaznequi, in ace quitoca: zan 

ic quiqueloa, ic ica mocayahua: cenca quiquetza, 

cacoquetza in icuitlapil: auh quinicuac, intla ye 

huel itech onaci: niman ic quihualyexi, yuhquin 

aca tlaalpichia, huel neci, huel itto, in iyel: yuhquin 

ayauhcozamalotl, ic moquetza: auh huel temahua, 

tetechaqui in iyel, ayaxcan tecahua: ic huetzi, ic 

tlaxo, ic tlazalo177 [f.10r] in tetilma: huel centlalli 

momana, centlalli mani: nohuiyan aci, tepan 

moteca, inic iyac, inic tetlaelti: teyacaxolocho. Auh 

quitoa, in icuac in eco, minecui, ahuel178 onchicha: 

quilmach intla aca onchichaz, cuaztalihuiz, comoniz: 

ic cenca quintlacahualtia, in tepilhua[n]: inic amo 

onchichazque: in icuac ineco yel: zan onmotempachoa.

177. En el Códice florentino aparece tlacalo, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres columnas sí se marcó la 
cedilla en la palabra tlaçalo.
178. Ahuel: ayac vel, Mtc.
179. Manta que es parte de la indumentaria de los varones. 
180. Sahagún: “Si este animalejo acierta con su orina a dar en los ojos, ciega los ojos. Este animalejo es blanco por la barriga y 
pechos y negro en lo demás”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 275.

	 Y si alguno quisiere atraparlo, un fulano lo 

sigue, así se burla de él, así lo embauca: levanta, 

levanta muy por lo alto su cola, y en ese momento, si 

se allega a él, de inmediato lo ventosea. Así rocía al 

sujeto; aparecen bien, se ven bien sus flatulencias como 

un arcoíris de rocío, así se levantan. Sus flatulencias 

ensucian bien, penetran a la gente, difícilmente [el 

olor] abandona a la gente; así cae, así se arroja, así 

es arrojada [f.10r] a las tilmas179 de la gente. Es tan 

mal oliente, tan apestoso, que [el olor] se extiende por 

todas partes, se esparce por todas partes, llega a todos 

lados, se tiende sobre la gente, agrede las narices de las 

personas. Dicen que cuando llega [el olor], se siente, 

no pueden escupir, dizque si alguien escupe se le hará 

blanca la cabeza, se encenderá; por eso contenían a 

toda costa a los hijos para que no escupieran cuando 

llegaba la flatulencia, sólo apretaban los labios.180 



46

Ic mactlactli capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl 

inic motetzahuiaya, in intechpa azcame, 

anozo cuecueya: ihuan in quiquimichtin181

 

No ihuan, netetzahuiloya in azcame, in tlatlauhque, 

anozo tliltique: in icuac aca, ichan moloni, 

mopotza: quinextiaya in tecocoliliztli: quitoaya 

in icuac oittoque, azo aca totecocolicauh itla 

otechtoquilico: yuh mitoa, yuh nemacho in tlein 

quitetoquilia, tecocoliani: yehuan in mocuepa 

azcame, icuac in ye huecahua, tlein oquitocaque: 

mochi182 yehuan intech tlami in tecocoliani, 

in temiquitlanini, in temiquiztemachique, 

in temiquiztemachiani, in tehueiyecoani, in 

atlaca in tlatlacatecolo [f.10v]: in motenehua, 

tepoloani yehua[n] quintoca, quintlalia in azcame. 

	  

	 In icuac aca ichan moloni, ic quitetzahuia, 

ic quitlania in imiquiz: in aquin tlacocoa, 

connectia, connequilia, connequiltia: in macuele 

miqui, in macuel ompopolihui: inic tlacualania, 

inic tlayolquixtia, inic tlaamana, inic teyollo 

ixcoicac inic tlatequipachoa, inic atetloc monequi. 

181. En los Primeros memoriales se anotó: Inic matlactlamantli omome tetzavitl catca yehoatl yn azcame yn aca ychan molinia 
mitoaya ie miqui yn chane “Duodécimo presagio era éste: [si] las hormigas se movían a la casa de alguien, se decía que el dueño 
de la vivienda ya muere.”, f.85r. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino 
de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.
182. Mochi: mochipa, Mtc.
183. Totecocolicauh. Una traducción literal sería “nuestro odiador”. Tambien puede entenderse como “rencorosos”, “arisco” o 
“huraño”.
184. Plural de tlacatecolotl.

Capítulo décimo donde se dice el presagio 

con el que se atemorizaban acerca de 

las hormigas o las ranas y los ratones 

También las hormigas rojas o negras eran tomadas 

por presagio cuando entran en la casa de alguien, 

hacen nidos, revelaban enfermedad. Decían que 

cuando eran vistas, quizá alguien que nos odia183 nos 

vino a perseguir por algo. Así se dice, así era sabido: 

que el malintencionado persigue a la gente [cuando] 

aquellas hormigas regresan, cuando ya tienen un 

tiempo que lo han seguido. Todas estas provienen 

de ellos: [del] malintencionado, [del] que desea la 

muerte de otro, [de] los que desean el fin de otros, [del] 

que desea el fallecimiento de otros, [del] violador, 

[de] la gente malvada, [de] los tlatlacatecolo184 

[f.10v], [del] que se dice destructor de personas. 

A ellos los siguen, los descubren las hormigas.

	 Cuando [las hormigas] andan en la casa de 

alguien, esto lo tomaban por presagio, esto trae la 

muerte del [dueño de la casa]; es a quien le hacen 

querer la enfermedad, le desearán [la enfermedad], 

le hacen querer [la enfermedad]. Ojalá que muera, 

ojalá que perezca. Así dan pena a otros, así provocan 

la pesadumbre de otros, así dan pesadumbre, así se 

yerguen sobre el corazón de otros, así afligen. Por 

eso, no es necesario [que convivan] con la gente.



47

       Ça ye no yuhqui, mochiuhqui: quicenhuica, 

quicemitoa in miquiztetzahuitl. In yehuatl calcuiyatl, 

azo cana tepancamac: calcuac in quintlalia tecocoliani: 

cotaloa, cotalotica inic tlatoa. No yuhqui in 

tetzauhquimichin, anozo tetlaquechililli. Pl’ chililti:185 

mochi yehuan quintlaliaya, quintetoquiliaya, in 

atlaca, in tecocoliani: inic caco, inic mocaqui: 

huel pipitzca, pipipitzca, pipitzcaticate, inic tlatoa.

185. Pl. chililti, estas palabras parecen ser una anotación gramatical del escribano, la cual indica que la forma plural de la palabra 
anterior, tetlaquechililli, se marca con la terminación -chichilti. En el Códice florentino parece verse la abreviatura PP., pero en los 
Memoriales a tres columnas se distingue mejor Pl., que parece ser una abreviatura de la palabra plural.
186. El verbo mochiuhqui parece estar en una forma arcaica del tiempo pasado singular, pero tiene mejor sentido si se traduce en 
presente como “sucede”.
187. En el texto náhuatl, después de musaraña (tetlaquechililli) aparece Pl. chililti. Al parecer, el escribano está consignando que 
la terminación plural de la palabra musaraña es -chililti. Anderson y Dibble no mencionan nada al respecto de esta anotación, solo 
traducen desde el inico de la oración hasta esta palabra de la siguiente forma: “So also the ominous mice, perhaps [as reported in] 
tales”. Sahagún, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, p. 173.

	 Del mismo modo sucede186 [con las ranas]. 

Traen por completo [desgracias], aseguran [un] 

presagio de muerte. Ésta, la rana doméstica, quizá 

la atrapan en la abertura de la pared. La coloca el 

malintencionado en el techo: croan, están croando como 

si hablaran. Del mismo modo hay ratones agoreros 

o musarañas.187 A todos ellos los colocaba la gente 

malvada, los rencorosos; los seguían detrás de ellos. 

Así son escuchados, así se escuchan: chillan, chillan 

reiteradamente, están chillando como si hablaran.



48

Ic matlactli oce capitulo, oncan motenehua in 

tetzahuitl: inic motetzahuiaya: in icuac yohualtica, 

quimittaya tlacahuiyaque, quinameti188 

[f.11r] No ihuan, netetzahuiloya in tlacahuiyac: in 

icuac yohualtica moteittitia, mitoa: zan ye moche189 

inahual, inecuepaliz in tlacatecolotl tezcatlipoca, 

moch ic teca mocayahua:190 in icuac aca yuh 

quimottitia,191 ic quitetzahuia in azo ye yaomiquiz, 

azo ye huicoz. Auh in aquin huel mihihuintia, in 

yollotlapalihui, in tonalchicahuac, ayocmo quicahua, 

quiteteuhtzitzquia, itech mopiloa: quitlanilia in 

huitztli, inic quitemolia oquichiyotl, in tlamaliztli. 

	

	 Auh mitoa in aquin aquimamatcahua, in amo 

yolizmatqui, in amo nenonotzale: in icuac oquittac 

zan conchicha, anozo cuitlatl ic contepachoa: 

auh amo tle ic quicnelia, zan no quitelchihua, 

itla netoliniliztli ic quiteopoa, ic quimotla, ic 

quihueipoloa, azo huictli, mecapalli quittitia.

188. En los Primeros memoriales se anotó: Inic matlactlamantli vmey tetzavitl catca yehoatl yn tlacaveyac yn aca quittaya iuh 
motenevaya ye yaumiquiz “Décimo tercer presagio era éste: [si] alguien miraba a [una] persona gigante, así comentaban que morirá 
en combate.”, f.85r. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. 
Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.
189.  Much yeh, Mtc.
190. Mocayahua: mocayauaya, Mtc.
191. Quimottitia: quimottitiaya, Mtc.
192. El término nahualli, “nahual” alude tanto a los avatares animales, vegetales o de otro tipo de algunas divinidades, como al tipo 
de brujo que utilizaba la transformación animal para hacer daño a otras personas. Por ejemplo, el águila es un nahual del sol, su 
representación animal. Las apariciones fantasmagóricas que aquí se describen son nahuales o avatares de Tezcatlipoca. En otra parte 
del texto, nahual alude al tipo de brujo. En cualquier caso, se traduce la palabra como “nahual”.
193. En sentido literal “que no conserva lo que sabe”.

Capítulo undécimo donde se menciona el presagio 

con el que se atemorizaban cuando veían a 

personas gigantes, a gigantes durante la noche 

[f.11r] También alguien grande era tenido por 

presagio cuando se aparecía durante la noche, se 

dice que todos son el nahual,192 la metamorfosis del 

tlacatecolotl Tezcatlipoca, el que se burla de toda 

la gente. Cuando se le aparecía a alguien de ese 

modo, así lo toma por presagio de que quizá morirá 

en la guerra, quizá será capturado. Y [si] alguien 

anda muy borracho, es animoso, de tonalli fuerte, 

ya no lo deja, lo sujeta con fuerza, se prende de 

él, le pide espinas con las que busca el heroísmo, 

la capacidad de hacer cautivos [en el combate].

	

	 Y se dice que alguien que tuviera poca 

educación,193 que no es sabio, que no sigue consejos, 

cuando [ya] lo vio sólo le escupe o lo cubre con 

excremento, por eso no recibe nada. Asimismo, [la 

aparición] lo aborrece, lo atormenta, lo apedrea, 

lo destruye con alguna aflicción, quizá una coa, un 

mecapal (una desgracia) [es lo que] le muestra.



49

Auh in aquin, zan huel mauhcatlacatl quimottitia: 

niman amo conyecoa, in itemamauhtiliz: huel 

zotlahua, yolmiqui, aocmo chiche: huel icopac 

tlahuaqui, icamac tlapolihui, icamac tlazazalia: 

aocmo tlapalti, aocmo tlapaltia in icamac [f.11v]: 

zan tlamach contlalcahuia, ixpampa yehua: aocmo 

quihualittaznequi, momauhcatlaloa: in yuh momati, 

ye omma aca ye quicuitihuetziz: in oquenteltzin 

acito ichan, motlaloticalaqui, quipetlaticalaqui 

in itlatzacuil: tepan manenenticalaqui: tepan 

mamazouhtihuetzi, in oncan cochihua.

Ic matlactli omome capitulo, oncan 

mitoa: in occentlamantli tetzahuitl 

catca: in itoca catca: tlacanexquimilli194

No ihuan, tetzahuitl catca, tetetzahuiaya:195 in 

tlacanexquimilli, yuh mitoa: zan ye mochi ye 

inahual, inecuepaliz, inenextiliz in tezcatlipoca: in 

icuac ittoya, zan momimilotiuh, quiquinacatiuh, 

tetentiuh. In aquin quittaya, ic quitetzahuia,196 

in ye miquiz: azo yaoc, anozo zan tlalmiquiz:

(una desgracia) [es lo que] le muestra. Y a quien se 
194. En los Primeros memoriales se anotó: Inic matlactlamantli vnnavi tetzavuitl catca, yehoatl intlacanexquimilli yn aca quittaya 
mitoaya ye miquiz “Décimo cuarto presagio era éste: [si] alguien veía al tlacanexquimilli, decían que morirá.”, f.85r. También véase 
Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan 
en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.
195. Tetzahuiaya: tetetzanuiaya tlatetzanviaya, Mtc.
196. A lo largo del Libro Quinto del Códice florentino, aparecen de manera alternada las palabras quitetzauia y quitetzanuia. Esto se 
debe a que en el texto de los Memoriales a tres columnas la palabra se escribió siempre con una “n”, quitetzanuia. Al momento que 
el copista pasó el texto al Códice florentino corrigió la nasalización y escribió quitetzauia, pero en algunas ocasiones la copió como 
venía en el texto de partida. Normalicé todas estas incidencias y escribí tetzahuia en todos los casos.
197. “Envoltorio-aparición de persona”.
198. Sahagún: “Veía alguno unas fantasmas que ni tienen pies ni cabeza, las cuales andan rodando por el suelo y dando gemidos 
como enfermo”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 276.

le aparece que sea muy temeroso, entonces no actúa, 

se desmaya, se amortece con su miedo, ya no escupe, 

se le seca su esófago, se le reseca su boca, se le seca 

su boca. Ya no es fuerte, firme, su boca [f.11v]. Se 

aparta lentamente, huye de él, ya no quiere verlo, 

corre con miedo. Así piensa: pensó que alguien lo 

atraparía rápidamente; en breve tiempo fue a llegar 

a su casa, entra corriendo, entra quebrando su 

puerta, entra pasando con sus cuatro extremidades 

sobre la gente, rápidamente extiende sus brazos 

por encima de la gente, en donde se duerme.

Capítulo duodécimo donde se dice otro presagio 

que había, que fue llamado tlacanexquimilli197 

 

 

También era un presagio, tomaban por presagio al 

tlacanexquimilli. Así se dice: todo él es el nahual, 

la metamorfosis, la representación de Tezcatlipoca. 

Cuando era visto, sólo va revolcándose, va 

murmurando, va deambulando.198 Quien lo veía, por 

eso lo toma como presagio de que morirá, quizá en



50

anoce itla, amo cualli ye quimonamictiz, ipan 

huetziz. In aquin amo yollochicahuac, in amo 

yollotlapalihui, in zan mauhcatlacatl, intla 

oquimottiti: zan ixpampa [f.12r] yehua, motlaloa: 

oncan quitonalcahualtia, quihizahuia: inic iciuhca 

miquiz, anozo itla amo cualli quimonamictiz. etc.

	 Auh in aquin, huel yollotlapalihui: in 

motenehua: yaotlahueliloc, ic momania, ic 

mochichihua, ic mocencahua: niman yuh quimolhuia, 

in yohualtica, nahualtetemoz, nohuiyan nenemi: 

quitotocatinemi, in izqui ochpantli, yohualnenemi,199 

quitetemotinemi, in azo cana itla quimottitiz: inic 

quitlaniliz itenemac, iteicneliliz huitztli. Auh intla ye 

oquimottiti in yuhqui i, quitetemoa: quicuitihuetzi, 

quiteteuhtzitzquia, itech mopiloa: aocmo quicahua 

quitlatoltia, quilhuia: ac tehuatl in nocne? 

xinechnotza, amommaca titlatoz: ca onimitzan, amo 

nimitzcahuaz: huecauhtica quinemitia, in quitlatoltia: 

icuac quinotza, quinanquilia intla ye caamana: in 

ace ipan tlathuiznequi, in ace quitlathuiltia, quilhuia: 

xinechcahua ye tinechitlacoa, tlein quinequi moyollo: 

nimitzmacaz, tlein tinechmacaz? [f.12v] quilhuia, 

izca nimitzmaca, ce huitztli: amo nicia, amo niccelia 

tle nicchihuaz, ome, ei, nahui quimaca: za nel amo 

ic quicahua: quinicuac in oquiyolpachihuiti, in

199. Yohualnenemi: yovualnenemi yoyovalnenemi, Mtc.

la guerra, o morirá de causa natural; o le 

acontecerá, le sucederá algo malo. A quien no es 

de corazón animoso, no es de corazón fuerte, que 

sólo es alguien temeroso, si se le aparece, sólo 

[f.12r] corre, huye de él. [La aparición] lo hace 

abandonar su tonalli en ese lugar, lo asusta para que 

muera rápido o le acontezca algo malo, etcétera.

	

	 Y quien es de corazón fuerte, se dice que es 

valiente, para eso se dispone, para eso se prepara, 

para eso se alista. Entonces, así dicen que buscará al 

nahual durante la noche, anda por todas partes, lo anda 

siguiendo, anda por la noche, anda buscándolo por 

el camino muy ancho. Quizá algo se le manifestará 

en algún lugar. Por eso le pedirá su premio, su 

recompensa, las espinas. Y si ya lo vio, de igual modo 

lo busca reiteradamente, lo captura con velocidad, lo 

aprende con fuerza, se prende de él, ya no lo deja, 

le habla, le dice: “¿Quién eres tú, canalla? ¡Dime! 

No dejes de hablar, pues te capturé, no te dejaré”. 

Lo retiene, le habla por largo tiempo. Cuando lo 

interpela, le responde. Si lo perturba, tal vez porque 

quiere que amanezca sobre él, tal vez le amanezca, 

le dice: “¡Déjame que me haces daño! ¿Qué quiere 

tu corazón? Te lo daré”. “¿Qué me darás?”, [f.12v] 

le responde. “He aquí lo que te daré, una espina”. 

“No la quiero, no la recibo”. “¿Qué haré?”. Dos,



51

oquiyolpachiuhcayoti in ye quilhuia: mochi nimitzmaca 

in necuiltonolli, titlamahuizoz in tlalticpac: icuac 

quicahua:200 ca nel oconittac in quitemoa iyollo201, 

inic oelciciuhtinenca, onentlamattinenca. etc.

 

Ic matlactli omei capitulo, oncan motenehua: in 

oc cequi tetzahuitl, in yohualtica monextiaya202

No ihuan, netetzahuiloya moteittitiaya: in itoca 

cuitlapanton, anozo cintanaton: mitoa in acolhuacan 

centlapachton: yuh tocayotilo. Quitoa, zan oncan in 

neaxixaloyan, in tlazolpan moteittitiaya: intla ye aca 

axixmiqui, in zan icel yohualtica quiza: in azo metztona, 

anozo tlayohua: icuac quimottitia:203 zan ye moch ye 

quinextiaya in miquiztetzahuitl. In aquin quimottitia, 

ic quitetzahuia in ace miquiz, [f.13r] anozo itla ipan ye 

mochihuaz: auh in acanozo tlei, zan conmamauhtia:

200. En el Códice florentino la palabra se escribió como quicoa, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres colum-
nas sí se registró quicaua. Por tal razón, corrijo la palabra, ya que tiene mejor sentido con el verbo cahua. 
201. En el Códice florentino aparece yollo con una marca de diéresis sobre la “y”.
202. En los Primeros memoriales se anotó: Inic caxtollamantli tetzavitl catca, yehoatl yn centlapachto, yn aca quittaya mitoaya ye 
miquiz “Décimo quinto presagio era éste: [si] alguien veía al centlapachton, se decía que morirá.”, f.85r. También véase Sahagún, 
Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las 
Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.
203. Quimottitia: quimottitiaya, Mtc.
204. “Espaldilla”, “letrina”, “muladar”. Sahagún la describe como una mujer enana.
205. “Cestillo de abajo” o “Cestillo del trasero”.
206. Es otro nombre de la aparición, posiblemente con el significado de “pedacito”.

tres, cuatro [espinas] le entrega, pero no por esto lo 

deja. Cuando lo satisfizo, lo contentó, le dice: “Te doy 

todo, riquezas, serás afamado en la tierra”. Entonces lo 

deja, pues vio que busca en su corazón, por eso había 

andado suspirando, había andado afligido, etcétera.

Capítulo décimo tercero donde se menciona 

otro presagio que se aparecía por la noche

 

También era tenida por presagio la llamada 

cuitlapanton204 o cintanaton205 [que] se aparecía a la 

gente. En Acolhuacan, se dice centlapachton,206 así es 

nombrada. Dicen que sólo se aparecía a la gente en 

los lugares para orinar, en los basureros. Si alguien 

desea orinar, [y] por la noche sale solo, quizá hay 

luz de luna, quizá está obscuro cuando se le aparece; 

todo lo que se le manifestaba [era] presagio de 

muerte. A quien se le aparece, por eso la toma como 

presagio de que tal vez morirá [f.13r] o que algo 

acontecerá sobre él. O es posible que sólo lo asuste.



52

	 auh inic ittoya, yuhquin cihuapiltontli, zan 

huel tepiton, cihuapiltepiton: amo achi cuauhtic: zan 

cacapanton, chachapaton, tzapaton, cuitlapachton, 

tzonqueme, tzotzonqueme, tzotzoquempile: huel 

icuitlacaxiuhyan huetzi, in itzon, in itzonquen: auh inic 

nenemi zan tlalli ixco onotiuh, pepeyocatiuh, amo huel 

cana in quimottitia: intla ye quitoca zan ixpan ompolihui, 

zan ic quiqueloa: yene cecni, in hualmonextia: 

ompa quitoca in canaznequi ompoliuhtiuh: zan yuh 

commauhcacahua, conciyauhcahua, ommonenencoa.

	 Çan ye no yuhqui in tzontecomatl, no 

moteittitia207 in yohualtica: in aquin quimottitia, zan ic 

quimachitia, amo inemachpan in icotzco choloa: anoce 

icampa, concaqui chachalcatihuitz, in quihualtoca: 

ic ixpampa yehua, icampa chachalcatiuh in quitoca.

	 [f.13v] Auh intla moquetza, motilquetza, 

no motlalia chachalcatinemi: auh intla 

omoyollochichili, inic quicuitihuetziz zan ic208 

quiqueloa, hueca yehua in choloa, amo huel cana: 

zan no yuh conmauhcacahua: ixpampa yehua: 

ixquich quitoctia, inic momauhcatlaloa ichan.

	

207. Moteittitia: moteyttitiaya, Mtc.
208. Ic: y, Mtc.
209. Cacapaton, en sentido literal es “pequeña sandalia”, según el diccionario en línea de Alexis Wimmer. En sentido figurado es 
una mujer chiquita como una pequeña sandalia. 

	 Así se veía: como una mujer pequeñita, sólo 

muy chiquita, una mujer chiquita; no era ni un poco 

alta, chaparrilla,209 [como] una olla pequeña, enana, 

bajita [y] robusta; con el pelo largo, con el pelo muy 

largo, con el pelo suelto; su cabello, su pelo, cae hasta 

su cintura. Y así anda: sólo va de frente, va lentamente 

sobre el suelo. No se le aparece en otro lugar. Si la 

siguen, sólo desaparece de su presencia, así se burla, 

se aparece de verdad en otra parte. Allá donde la 

siguen, la quieren atrapar, va a desaparecer. Sólo así 

la dejan por temor, la dejan por cansancio, se frustran

	 Asimismo [había una] como calavera, 

también se le aparece a la gente en la noche. A 

quien se le aparecía, así lo refieren, salta sobre sus 

pantorrillas inadvertidamente. O la escucha que viene 

castañeando a sus espaldas, lo sigue, escapa de su 

presencia, va castañeando a sus espaldas, lo sigue.

	 [f.13v] Y si [el sujeto] se para, se detiene 

[en el camino], también [la calavera] se detenía de 

andar castañeando. Y si se esforzaba para atraparla 

con rapidez, por esto sólo se burla, se iba lejos, 

huye, no puede atraparla. Asimismo, sólo la dejaba 

por miedo, huye de su presencia, todo lo hace 

continuar, de esa manera corre con miedo a su casa.



53

Çan ye no yuhqui in micqui, no moteittitiaya: iilpitica, 

cuacuailpitica, quiquinacatica: in cana moteittitiaya; 

tequiquinatza: zan yehuan in yollochicahuaque, huel 

ihuic motlapaloa210 in quicuitihuetzi: itech mopiloa. 

Auh inic zan inca mocacayahua, azo tlachcuitl, 

anozo tlacuahuac tetl in immac mocauhtiquiza: inic 

mocueptihuetzi: yuh mitoa, ca zan mochi ye, inahual 

in tezcatlipoca inic teca mocacayahuaya etc.211 

Tetzahuitl itechpa chiquimoli

In chiquimoli, ca centetl tototl, yuhquin 

cuauhchochopitli: auh hueca cuauhtla in ichan. Auh in 

ic[ua]c tepan tzatzia, netetzahuiloya: quitohuaya, [f.14r] 

ca amo cualcan, in otihuallaque; ca itla ipan ticholozque.

210. Motlapaloa: motlapaloaya, Mtc.
211. Aquí termina el libro de los presagios en los Memoriales a tres columnas con una leyenda de la mano de Sahagún que dice “Fin 
del sexto libro, fray Bernardino de Sahagún”. 
212. Tipo de pájaro carpintero también llamado cizañero o soplón.

	 Del mismo modo [había uno] como muerto, 

también se le aparecía a la gente, está amortajado, 

está amortajado hasta la cabeza, está quejándose. Se 

le aparecía a la gente en algún lado, le gruñe a la gente. 

Aquellos de corazón fuerte que se atreven [a ir] contra 

él, que lo atrapan con rapidez, se prenden de él. Pero así 

se burla de ellos: al irse quedaban en las manos [de sus 

captores] tal vez yerbas o piedras duras. Por eso, rápido 

se regresaban. Así dicen que todo [esto] es el nahual 

de Tezcatlipoca; así se burlaba de la gente, etcétera.

 

Presagio del chiquimoli212

El chiquimoli es un pájaro como el pájaro carpintero. 

Vive en bosques lejanos. Cuando gorjea sobre 

alguien era tenido por presagio, decían: [f.14r] 

“Vinimos a un mal tiempo, caeremos en algo [malo]”.



54

Tetzahuitl itechpa in coyotl213

Quitoaya, ca in tezcatlipoca: miyecpa 

quimonahualtiaya in coyotl: auh inin coyotl, 

miyecpa teyayacatzacuilia in otlica. Auh in icuac 

yuh quichihua i, niman ic mocaqui, ca amo cualcan 

in huiloa: azo ichtecque, anozo tetlatlazaltique, cana 

otlica cate: anozo itla ipan chololoatiuh, in tecoco.

	 Nican tzonquiza in tetzahuitl; in 

quitetzammatia, nican nueva España tlaca.214

213. Es posible que esta anotación haya quedado incompleta y que se pensará también como un capítulo independiente que nun-
ca se concluyó, ya que aparece como pesquisa en los Primeros memoriales al igual que los capítulos anteriores. En los Primeros 
memoriales se anotó: Inic caxtollamantli oçe tetzavitl catca yehoatl in coiutl yn aca quinamiquia anoço quiyacaviltequia mitoaya 
ye miquiz “Décimo sexto presagio era éste: [si] alguien se encontraba con el coyote o se le atravesaba, se decía que morirá.”, f.85r. 
También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino de Sahagún. Códices matritenses 
que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.
214. En los Primeros memoriales se anotaron dos pesquisas más después de la del coyote: Auh yn altepetl ytetzauh catca ynic 
muchivaya yehoatl in texcalli xitinia anoço tepetl xitinia: yoan occequi yn amo vel ticmati. Niman yeevatl in tequanime choca no 
itetzauh catca yn altepetl. Auh oc no cequi yn amo ticmati “Era presagio del pueblo éste que sucedía así: se derrumba el barranco 
o se derrumba el cerro, y otro que no conozco bien. Luego [está] éste: [si] las fieras aúllan también era presagio del pueblo. Y tam-
bién otro que no conozco.”, f.85r. También véase Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino 
de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

Presagio del coyote

Decían que es Tezcatlipoca; muchas veces hacía del 

coyote su nahual. Y este coyote, en varias ocasiones, 

se encuentra cara a cara con la gente en el camino. 

Y cuando así lo hace, de inmediato se entiende que 

se avecinan malos momentos; quizá [hay] ladrones 

o salteadores que están en algún lugar del camino, 

o irá a pasar algo [malo] sobre él: la desgracia.

	

	 Aquí terminan los presagios, los que entendían 

como presagios la gente de aquí de la Nueva España.



55

Apendiz del Libro Quinto

 

[f.15r] Izcatqui yanca inic macuilli amoxtli: oncan 

mitoa, in izquitlama[n]tli itechpa chicotlamatia in 

itlachihualoan diox, in tlateotocanime

Inic ce capitulo, itechpa tlatoa in omixochitl

Inin centlamantli xochitl: yuh motocayotia in 

omixochitl. Auh no centlamantli cocoliztli, 

tlapalanaltiliztli: no motocayotia omixochitl: yehica 

ca zan huel yee inic ca, inic tzitziquiltic: auh inic 

compiqui, in yuh moztlacahuiaya huehuetque: 

quilmach in aquin itech motlalia, inin cocoliztli, 

in motocayotia omixochitl: ic pehua, in azo ipan 

omaxix, anozo oipan moquetz: in anozo miyecpa 

oquinecu, yuhqui inic quixoxa, in yuh moztlacahuia.

Inic ome capitulo, itechpa tlatoa in cuetlaxochitl

Inin centlamantli xochitl, ineconi. Auh oc no 

centlamantli tlapalanaltiliztli, no motocayotia 

cuetlaxochitl: auh inin cocoliztli, oc cenca impan 

mochihua in cihua, oc cenca incocoliz: amo no yehuan in

215. Sahagún incluye, antes de este encabezado, un prólogo en castellano al apéndice, donde explica las diferencias entre agüeros 
y abusiones.
216. Omixochitl. Identificado como lirio blanco, azucena o nardo.
217. Sahagún: “Hay una flor que se llama omixóchitl, de muy buen olor, parece al jazmín en la blancura y en la hechura”. Historia 
general de las cosas de la Nueva España, p. 280.
218. Sahagún: “Hay también una enfermedad que parece como almorranas que se cría en las partes inferiores de los hombres y de 
las mujeres”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 280.
219. Cuetlachxochitl. También conocida como “noche buena”, “estrella de navidad” o “poinseta”. 

Apéndice del libro Quinto 

 

[f.15r] He aquí el final del quinto libro donde se 

dicen todas [las cosas] que los idólatras sospechan 

de las creaturas de Dios215

Capítulo primero que habla sobre la flor de hueso216

Esta es la primera flor, así se llama “flor de hueso”.217 

Y también es una enfermedad, [una] enfermedad 

venérea que también se llama “flor de hueso”, porque 

con esta misma es que se les corta [la carne].218 Y 

así los viejos lo inventan, así se engañaban, dizque 

quien se contagia de esta enfermedad, que se llama 

“flor de hueso”, comienza por esto: quizá se orinó 

sobre ella o se paró sobre ella, o la olió muchas 

veces. Así, con esto le hechiza. Así se engañan.

Capítulo segundo que habla sobre la flor roja219

Ésta es una flor olorosa. También es una enfermedad 

venérea [que] también se llama “flor roja”. Esta 

enfermedad es muy frecuente en las mujeres, es 

muy su enfermedad, no [se presenta] en aquellos



56

toquichtin. Auh inin cocoliztli: quilmach ic pehua, in 

yuh moztlacahuia huehuetque: in azo oquicuencolhui, 

in anozo oquinecu, in anoce oipan motlali: ipampa in 

yuhqui ic quixoxa, ic itech motlalia. Auh ipa[m]pa in 

tenanhuan quintlacahualtiaya, quimahuaya [f.15v] in 

imichpochhuan, quimilhuiaya: macamo xiquinecuican, 

ma ipan ancholoti inin xochitl, amotech momanaz.

Inic ei capitulo,  itechpa tlatoa,  in xochitl in ye 

tlatlalilli

Xochitl ye tlatlalilli: ca miyec tlamantli inic 

motocayotia in xochitl tlatlalilli, chimalxochitl, 

cuatezonxochitl, cuachic, huehuetl, moyahuac: in 

itechpa in xochitl, no motlapololtiaya in huehuetque, 

quitoaya: ca amo tonemac in tlanepantla, in 

inepantla tiquinecuizque ca zan iceltzin huel oncan 

motlanecuiltia in tloque nahuaque, in titlacahuan: 

zaniyo tonemac, in oncan titlanecuizque in itenco.

220. Xochitl ye tlatlalilli. Sahagún la traduce como “la flor ya hecha” y menciona que son los arreglos o ramilletes de flores con los 
que suelen bailar los señores. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 280.
221. Chimalxochitl.
222. Cuatezonxochitl. 
223. “Rapado”. También es el término utilizado para nombrar a los guerreros otomíes o los guerreros valientes. 
224. “Tambor”, “instrumento musical” o “anciano”.
225. “El dueño de la cercanía, el dueño de la proximidad”. Al parecer es un nombre que aludía a Tezcatlipoca.
226. “El dueño de nosotras las personas”. Un nombre de Tezcatlipoca.

nuestros varones. Esta enfermedad dizque por 

esto comienza, así se engañan los viejos: quizá la 

pasaron por alto, o la olieron, o se pararon sobre 

ella, por eso las hechiza, por eso las contagia. Y por 

eso, las madres impedían que contagiaran [f.15v] 

a sus hijas jóvenes, les decían: “No huelan [la 

flor], eviten esta flor, se extenderá sobre ustedes”.

Capítulo tercero que habla sobre 

la flor adornada220 [en arreglo]

La flor adornada está [compuesta] de muchas otras 

[flores], por eso se llama “flor adornada”, “flor del 

escudo”,221 “flor rapada”,222 cuachic,223 huehuetl,224 

“repartida”. Sobre esta flor, también los ancianos 

desatinaban, decían: “No es nuestro privilegio 

que catemos el aroma del medio [de las flores], a 

la mitad de ellas, sólo él puede oler allí, el Tloque 

Nahuaque,225 Titlacahuan.226 Solamente es nuestro 

privilegio que olamos allí, en las orillas de [las flores]”.



57

Inic nahui capitulo, itechpa tlatoa in tlaolli.

 

In itechpa in tlaolli: miyec tlamantli oc noma, ic 

motlapololtia in cihua. Inic centlamantli: in icuac 

quicuxitia, in anozo quinexquetza: izcatqui in 

innetlapololtiliz, in icuac ye contemazque in nexcomic: 

oc achtopa conahayohuia, quilmach ic amo momauhtiz, 

ic amo motonalmauhtiz: quilmach ic contonallalilia. 

Inic ontlamantli, inic moztlacahuia: intla oquittaque, 

in anozo oipan quizato [f.16r] tlaolli chachayahuatoc 

tlalpan: niman compepentihuetzi, quitoa: motolinia 

in tonacayotl, mochochoquilitoc: ca intlacamo 

ticpepenazque, ca techteixpanhuiz227 in ixpantzinco 

totecuyo: ca quimolhuiliz. Totecuyoe, inin macehualli: 

ca amo nechpepen, in icuac tlalpan nicenmantoca: 

ma xicmotlatzacuiltili: auh anoce timayanazque.

Inic macuilli capitulo, itechpa tlatoa in 

tecuencholhuiliztli

In itechpa tecuencholhuiliztli: no centlamantli 

innetlapololtiliz in nican tlaca: in icuac tla aca melahuatoc 

piltontli, necuiliuhtoc: intla aca oconcuencholhui, 

niman cahua in aquin otecuencholhui, quilhuia. Tle 

ipampa in ticcuencholhuia: quilmach ic ayocmo 

manaz in piltontli, za ixquichton yez: auh inic 

compatiaya, inic amo ipan mochihuaz piltontli, oc 

ceppa quihualpancholhuia: ic ompatia

227. Léase techteixpahuiz.
228. Proceso llamado nixtamalización. 
229. En sentido literal “serás todito”, expresión que sirve para referir que ya no crecerá la persona. Esta expresión también se utiliza 
en el siguiente capítulo.

Capítulo cuarto que habla acerca del maíz 

desgranado

Acerca del maíz desgranado hay todavía más cosas con 

las que las mujeres desatinaban. La primera: cuando lo 

cuecen o lo colocan con cal,228 he aquí sus desatinos, 

cuando lo lavan en el recipiente con cal, primero le 

arrojan el aliento [con la boca], dizque que con esto no 

se asustará, no se asustará su tonalli, dizque que con 

esto se estabiliza su tonalli. La segunda cosa con la que 

se engañan: si lo vieron o fueron a encontrar al maíz 

[f.16r] cayéndose en el suelo, entonces lo recogen con 

rapidez, dicen: “Sufre nuestro sustento, está llorando”. 

Pues si no lo recogen nos acusará ante Nuestro 

Señor, le dirá: “Señor Nuestro, este macegual no me 

recogió cuando vine a posarme por completo sobre 

el suelo. ¡Castígalo!”. Y quizá padeceremos hambre.

Capítulo quinto que habla acerca de la acción de 

saltar a alguien

 

Acerca de la acción de saltar a alguien también es un 

desatino de la gente de aquí. En el momento, si algún 

niño está echado [en el suelo], está atravesado, si 

alguien lo saltó, entonces regañan a quien lo saltó, le 

dicen: “¿Por qué lo saltas?”. Dizque por esto el niño 

ya no crecerá; ya será chiquito.229 Y de esta manera 

lo remediaban para que no le pase [esto] al niño: otra 

vez lo salta. Así se remedia.



58

Inic chicuacen capitulo, itechpa tlatoa in atliliztli

In itechpa atliliztli: no oncatca inneztlacahuiliz 

in huehuetque: zan [f.16v] ye achi no yuhqui in 

itlatlatollo in tecuencholhuiliztli. Auh ihuin in, ca 

itlatlatollo: in icuac tla ye atli, in tle ye achto atli oc 

piltontli: auh intla zatepan atli in ye achi tachcauh, 

in ye cuauhtic: niman quitlacahualtia, quicuilia 

in atl in piltontli, quilhuia: tle ipampa in achto 

tatliznequi, amo ticuauhtiez, zan ye tixquichtontiez: 

ma oc ye coni in motiachcauh, achic ca ye cuauhtic.

Inic chicome capitulo, itechpa tlatoa: in aquin 

xocco ontlapaloa

In itechpa in: no oncatca innetlapololtiliz, in nican 

tlaca: oc cenca intechpa mocaqui in toquichtin. 

Auh ihuin in mocaqui: in icuac intla tlacua 

toquichti: auh zan xocco, in ontlapalotica, amo 

molcaxic: niman no quitlacahualtia in tenanhuan, 

in tetahuan, quilhuia: macamo xocco xontlatlapalo, 

oncan tiquimoncahua in momalhuan: intla tiyaz 

yaoc, ayac ticaciz, ayac momal mochihuaz.

Capítulo sexto que habla sobre el beber agua

Sobre el beber agua, los viejos también estaban en 

[un] error. [f.16v] Es parecido a la habladuría de la 

acción de saltar a alguien. Así es esta su habladuría: 

en el momento, si [se] bebe agua, [y] el que bebe 

primero aún es un niñito, si después bebe alguien que 

es un poco mayor, más grande, entonces lo detienen, 

le quitan el agua al niño, le dicen: “¿Por qué quieres 

beber primero? No crecerás, serás chiquito. Que beba 

primero tu hermano mayor”. En poco tiempo [será] alto.

Capítulo séptimo que habla de quien prueba 

[directamente] de la olla

Sobre esto, también era un desatino de la gente de 

aquí, se escucha con frecuencia de nuestros varones. 

Según esto se escucha: en el momento, si el varón 

come algo, y sólo está probando de la olla, no en un 

plato para la comida, entonces también las madres, 

los padres, lo detienen, le dicen: “¡No pruebes de la 

olla! Ahí dejas a tus cautivos. Si fueras a la guerra, a 

nadie capturarás, nadie se convertirá en tu cautivo”.



59

Inic chicuei capitulo, itechpa tlatoa in ixquiuhqui 

tamalli

In itechpa in ixquiuhqui tamalli: oc no centlamantli 

inneztlacahuiliz in nican tlaca, quilmach [f.17r] amo 

huel quicuazque, in oquichtin, ihuan cihua: quilmach 

intla quicuazque toquichti, amo axcan in quizaz mitl, 

inic quiminazque yaoc: auh anoce ic miquiz, ihuan 

ayaxcan tlacachihuaz in inamic. Auh zan ye no yuhqui 

in itechpa cihuatl: intla quicuaz ixquiuhqui tamalli, 

amo huellacachihuaz: zan itech ixquihuiz in iconeuh, 

ic miquiz in iiti:230 ipampa cenca quitecahualtiaya in 

tenanhuan, inic amo mocuaz, in ixquiuhqui tamalli.

 

Inic chicunahui capitulo, itechpa tlatoa in toxic

In icuac quinxictequia pipiltotonti: no oncatca 

innetlapololtiliz. Intla oquichtli ixic, hueca in 

contocaya: ompan yaoc, tetech compiloaya, 

quitquiya in tiacahuan: auh intla yaoc matini teta, 

yehuatl concahuaya: ompa contocaya in yaonepantla, 

quilmach: yaoc matini yez intla hueiyaz. Auh intla 

cihuapiltontli ixic: zan netlecuiltenco in contocaya, 

quilmach ipampa: in zan cali inentla, in zan ye 

ixquich quimocuitlahuia atl, tlacualli, metlatitlan 

nenemi: ipampa in, zan calitic contocaya in ixic.

230. Léase iitic.

Capítulo octavo que habla sobre los tamales 

pegados [a la olla]

Acerca de los tamales pegados también es otro 

desatino de la gente de aquí. Dizque [f.17r] los 

varones y las mujeres no podrán comerlos. Dizque 

si nuestros varones los comieran, desde ahora no 

saldrán las flechas con las que tirarán en la guerra. 

O tal vez por eso morirá y su cónyuge engendrará 

con dificultad. Del mismo modo, respecto a la 

mujer, si comiera los tamales pegados no parirá 

bien, sólo se le pegará el niño, por lo que morirá 

en su interior. Por ello, las madres la aconsejaban 

demasiado para que no comieran los tamales pegados.

Capítulo noveno que habla sobre nuestro ombligo

Cuando cortaban el ombligo a los niñitos, también 

era un desatino de [la gente de aquí]. Si el ombligo 

era de varón, lo enterraban lejos, allá en el campo 

de guerra, lo ceñían a la gente [de guerra], los 

guerreros lo llevaban. Si el padre es experto en 

la guerra, éste lo depositaba, lo enterraba allá, a 

la mitad del campo de batalla. Dizque [el bebé] se 

volvería experto en la guerra si llegara a ser grande. 

Si el ombligo era de niña, sólo lo enterraban a la 

orilla del fogón, según se dice, porque sólo la casa 

es su lugar para habitar, todo esto es lo que cuidaba: 

el agua, la comida; anda entre los metates. Por eso, 

solo enterraban su ombligo en el interior de la casa.



60

[f.17v] Inic matlactli capitulo, itechpa tlatoa in otztli

In itechpa in otztli: no oncatca innetlapololtiliz in 

nican tlaca: in otztli, intla yohualtica nenemiznequi: 

niman ixillan contlalia aquiton nextli, quilmach ic 

quipalehuia in itic ca piltontli: inic amo quitenamictiz 

cana, yuhquin ic quimalhuitiuh iconeuh.

Inic matlactli oce capitulo, itechpa tlatoa in cihuatl, 

in quinhuallacachihua

No centlamantli a imaquimamatcayo maitia, in nican 

tlaca: in icuac tla quitlapalozque mixiuhqui, intla 

impilhuan quinhuica: niman iciuhca quinnexhuia 

incanahuacan, in intlancuac, in intlanitzco, in ye 

izquican tozazaliuhcan: âcan quimocahuia, nohuian: 

auh in tenexhuia tlecuilixcuac motlalia, cihuatl: 

quilmach intlacamo quintlancuanexhuizque in 

pipiltotonti: zan tlatlatzintinemiz in intlancua, in 

inmaquechtlan, in inxoquechtlan, in imixcuac.

[f.17v] Capítulo décimo que habla sobre la 

embarazada

Sobre la embarazada, también era un desatino de 

la gente de aquí. La embarazada, si quiere andar 

por la noche, entonces coloca un poco de ceniza 

en su vientre. Dizque con eso le ayuda al niño 

que está en su interior para no emparejarlo con 

alguien en algún lugar, así va a cuidar a su bebé

 

Capítulo undécimo que habla sobre la mujer que 

da a luz

 

También es otra tontería que pensaban las personas 

de aquí. En el momento, si visitaran a la [recién] 

aliviada, si llevan a sus hijos, entonces rápidamente 

les cubren con ceniza las sienes, las rodillas, las 

espinillas de las piernas, en todos los lugares de 

nuestras coyunturas, en ningún lado dejan [sin 

ceniza], en todas partes [la colocaban]. Cubren con 

ceniza a las personas. La mujer se sienta frente al 

fogón. Dizque si no les cubrieran con ceniza las 

rodillas a los niños, sus rodillas, sus muñecas, sus 

tobillos, sus frentes sólo andarán quebrándose.



61

Inic matlactli omome capitulo, itechpa tlatoa in 

tlalloliniliztli

[f.18r] In icuac tlallolini, centlamantli neci 

innetlapololtiliz in nican tlaca: in icuac tlallolini, niman 

iciuhca quinquechaana in impilhuan, inic iciuhca 

cuacuauhtiezque inic iciuhca manazque: quilmach 

intlacamo quinquechaanazque iciuhca, ayaxcan 

cuauhtiazque: ihuan quitoaya, quihuica in tlalloliniliztli, 

intlacamo quiquechaanazque, ihuan quimixalpichiaya. 

Auh in incal, in intlaquetzal, in incuezcon, in inxoc, 

in ye ixquich intlatqui, mochi catzelhuia: auh intla 

itla oquilcauhque, ic mahuaya: quilmach quihuica 

in tlalloliniliztli: ihuan ixquich tlacatl icahuacaya, 

montenuitequia: ic quinmachiltiaya, in amo quimati.

Inic matlactli omei capitulo, 

itechpa tlatoa in tenamaztli 

 

In itechpa in tenamaztli: no oncatca innetlapololtiliz, 

in nican tlaca: in icuac in aca quitta, in quitiliczatica in 

tenamaztli: ic quitlacahualtiaya, quilhuiaya: macamo 

xictilizatia in tenamaztli [f.18v] mitzicximimictiz in 

icuac intla tiyaz yaoc, quilhuia: ayocmo huel nenemiz, 

ayocmo huel motlaloz in yaopan: za ic ximimiquiz, 

iciuhca inmac huetziz in inyaohuan: inic

231. Sahagún: “Tomando el agua en la boca y soplándola sobre ellas”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 281.
232. Sahagún interpreta: “Para que todos advirtiesen que temblaba la tierra”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 
281.

Capítulo duodécimo que habla sobre los terremotos

 

[f.18r] Cuando hay terremoto, surge otro desatino 

de la gente de aquí. Cuando hay terremoto, entonces 

rápido levantaban por el cuello a sus hijos para que 

crezcan pronto, para que se estiren pronto. Dizque si 

no los levantan del cuello rápido, apenas crecerán. Y 

decían que se los lleva el terremoto si no los levantan 

del cuello y les rociaban agua en la cara. Sus casas, 

sus columnas, sus coscomates, sus ollas, todas sus 

pertenencias, todo lo rocían.231 Si olvidaron algo, por 

eso se reprochaban. Dizque se lo lleva el terremoto. Y 

todas las personas murmuraban, daban alaridos con la 

boca y la mano.232 Así les explicaban lo que no conocen.

Capítulo décimo tercero que habla sobre las 

piedras [trébedes] del fogón

 

Acerca de las piedras del fogón, también era un 

desatino de la gente de aquí. Cuando alguien 

ve que están pateando las piedras del fogón, así 

lo detenían, le decían: “¡No estés pateando las 

piedras del fogón! [f.18v] Se te entumecerán los 

pies cuando vayas a la guerra”. Le dicen que ya 

no caminará bien, ya no correrá bien en tiempos 

de guerra, porque tendrá entumecidos los pies,



62

quintlacahualtiaya in intelpochhuan, in 

nican tlaca, inic amo yuh impan mochihuaz.

Inic matlactli onnahui capitulo, itechpa 

tlatoa in comalco mocuelpachoa tlaxcalli 

 

In icuac tlaxcaloa in cihua, intla ocuelpachiuh 

itlaxcal: no oncatca innetlapololtiliz, quitoa: 

aquin ye huitz oquihualtiliczac: auh in anoce 

ioquichhui, in canapa hueca oya, quitoaya: 

ca ye huitz, ca oquihualtiliczac in notlaxcal. 

 

Inic caxtolli capitulo, itechpa tlatoa 

in pipiltotonti quixpaloa metlatl 

 

In icuac pipiltotonti quixpapaloa metlatl: ic teahuaya, 

ic quimahuaya, ic quintlacahualtiaya in tenanhuan 

in impilhuan, quimilhuiaya: macamo xicpapalocan 

in metlatl, ic iciuhca cocotoniz, iciuhca huehuetziz 

in amotlan. Ipampa in, cenca quimimacaxiltiaya 

in pipiltotonti: inic amo yuh impan mochihuaz. 

 

[f.19r] Inic caxtolli oce capitulo, itechpa 

tlatoa: in aquin itech motlazticac tlaquetzalli. 

 

In icuac aca quittaya, in itech motlazticac tlaquetzalli: 

no oncatca innetlapololtiliz, in nican tla:233 ic teahuaya, 

ic tetlacahualtiaya, ic quintlacahualtiaya in impilhuan,

233. Léase tlaca.

rápidamente caerá en las manos de sus 

enemigos. Por eso, la gente de aquí detenía a 

sus hijos para que no les pasara de ese modo.

Capítulo décimo cuarto que habla sobre 

la tortilla que se dobla en el comal 

 

Cuando las mujeres hacen tortillas, si su tortilla se 

dobló, también era un desatino de [la gente de aquí], 

dicen: “¿Quién ya viene? ¿La patearon hacia acá?”. 

Quizá es su marido que vino de algún lugar lejano. 

Decían: “Ya viene. Pateó mi tortilla hacia acá”. 

 

Capítulo décimo quinto que habla sobre 

los niños que lamen la superficie del metate 

 

Cuando los niños lamen la superficie del metate, por 

esto [los] regañaban, por esto les venía la enfermedad. 

Por eso las madres detenían a sus hijos, les decían: 

“¡No laman el metate! Porque sus dientes se romperán 

rápido, se caerán rápido”. Con eso mismo asustaban 

mucho a los niños para que no les pasara de ese modo 

 

[f.19r] Capítulo décimo sexto que habla sobre 

quien está de pie recargado hacia la columna 

 

Cuando veían a alguien que está de pie recargado 

en la columna, también era un desatino de la gente 

de aquí. Por eso regañaban a las personas, por eso 

detenían alas personas. Así detenían a sus hijos, 



63

quimilhuiaya: macamo itech ximotlaztica in tlaquetzalli, 

ihiztlacati: yuh quitoaya: ca yehuatl quitemaca in 

iztlacatiliztli, itech quicui: in aquin ihiztlacati. Inin 

cenca quimimacaxiltiaya in tepilhuan: inic amo 

yuh impan mochihuaz, inic amo ihiztlacatizque.

 

Inic caxtolli omome capitulo, itechpa tlatoa in 

ichpopochti in zan moquequetztimani tlacua

In ye huecauh in nican tlaca: in icuac in quimittaya in 

imichpochhuan y[n] zan moquequetztimani tlacua: no 

ic tetlacahualtiaya, ic quintlacahualtiaya in impilhuan, 

quimilhuiaya: macamo ximoquetztica in titlacua, 

hueca timocchotiz, ac mitzicxitocaz: quilmach 

yehuatl ipan mochihuaya, in hueca moquichhuatia 

in cana hueca huico: in amo ialtepeuh ipan nemi.

[f.19v] Inic caxtolli omei capitulo, itechpa tlaota: 

in quenin motlatia olotl

In icuac aca mixihuia, ahuel oncan quitlatiaya 

in olotl: in oncan onoc mixiuhqui, quil intla 

oncan tlatlaz: ic ichchichitiniz in piltontli. Auh 

intla za oncan tlatlaz in olotl: achtopa iixco 

conquiquixtilia, iixico conhuihuica in piltontli: inic 

amo yuh ipan mochihuaz, inic amo ichichitiniz.

234. Sahagún: “Tocábanles primero en la cara del niño, llavándolas por encima [las mazorquillas] sin tocar en la carne”. Historia 
general de las cosas de la Nueva España, p. 282.

les decían: “¡No estés recargado en la columna, 

[porque] miente!”. Así decían que ésta entrega 

mentiras a la gente. Quien miente, toma [las mentiras] 

de ella. Asustaban mucho a los niños [con] esto, para 

que no les pasara de esa manera, para que no mintieran.

 

Capítulo décimo séptimo que habla sobre las 

jovencitas que permanecen de pie al come

Desde la antigüedad, la gente de aquí, al momento 

que veían que sus hijas sólo permanecen de pie al 

comer, también por eso [las] detenían. Así detenían 

a sus hijas, les decían: “¡No estés de pie [cuando] 

comamos! Lejos te casarás, ¿quién te seguirá?”. 

Dizque a ella le pasará que se case lejos, que sea 

llevada a algún lugar lejano, que no viva en su ciudad.

[f.19v] Capítulo décimo octavo que habla sobre 

cómo se queman los olotes

Cuando alguien da a luz no se podía quemar olotes ahí, 

donde yacía recostada la [recién] aliviada. Dizque si 

se quemaran ahí, por eso el niño se llenará la cara de 

marcas como de viruela. Si sólo se queman los olotes 

ahí, primero los extraen en su ombligo, los llevan 

en el ombligo del niño234 para que no suceda de esa 

manera, para que no se le llenara de marcas la cara.



64

Inic caxtolli onnahui capitulo, itechpa tlatoa: in 

cihuatl otztli

In cihuatl otztli, amo huel quittaz in aquin ye 

quipiloa: yehica, quilmach in icuac mixihuiz, 

nacatica hualquechmecayotiaz in piltontli. Ipampa 

in, ic quimimacaxiltiaya in ye huecauh in ootzti. 

No ihuan in icuac otztli cihuatl, in icuac cualo 

tonatiuh, anozo metztli: amo huel quittaya, quilmach 

intla quittaz: [f.20r] tencuatic yez in iconeuh. Auh 

inic quipalehuiaya otztli: itztli ixillan contecaya, 

quil ic amo tencuaihuiz in piltontli. Amono huel 

quicuacuaz in chapopotli, quil ic amo motentzoponiz 

in piltontli: in icuac otlacat. Ihuan amo huel 

yohualnenemiz, quil cenca chocani yez in iconeuh: 

no yuhqui in toquichtin: amono huel yohualnenemiz, 

anoce itla quimonamictiz, azo mimiquiz.

	

	 Auh inic amo yuh ipan mochiyohuaz 

otztli: xaltetl, anozo tleconextli ixillan 

quitema, anozo iztauhyatl. Auh in toquichtin

235. El cordón umbilical. 
236. Sahagún: “También decían que la mujer preñada, si mascaba aquel betún que llaman tzictli, la criatura cuando naciese, que le 
acontecería aquello que llaman motentzoponiz, que mueren de ello las criaturas recién nacidas, y cáusase de que cuando mama la 
criatura, si su madre la saca de presto la teta de la boca, lastímase en el paladar y luego queda mortal”. Historia general de las cosas 
de la Nueva España, p. 282.

Capítulo décimo noveno que habla sobre la mujer 

embarazada

La mujer embarazada no podrá ver a alguien que 

sea ahorcado, ya que, dizque cuando diera a luz, el 

niño se enredaría por el cuello con [el cordón de] la 

carne.235 Con esto mismo asustaban a las embarazadas 

desde la antigüedad. También cuando la mujer está 

embarazada, cuando se eclipsa el sol o la luna, no 

podía ver [el eclipse]. Dizque si lo viera, [f.20r] su 

bebé tendrá el labio leporino. De este modo ayudaban 

a la embarazada: colocaban una navaja de obsidiana 

en su vientre, dizque con esto el niño no tendrá el 

labio hendido. Tampoco podrá masticar chapopote, 

dizque por eso el niño no se amamantará cuando haya 

nacido.236 Y no podrá [la embarazada] andar por la 

noche, dizque su bebé será muy llorón. Del mismo 

modo, los varones tampoco podrán andar por la 

noche, o se encontrarán con algo, quizá morirá[n].

	

	 Para que no le pase a la embarazada 

de esta manera, le ponen arenisca o ceniza del 

fogón en su vientre, o estafiate. Los varones,



65

xaltetl, anozo picietl: yehica quil no oncan quicui, 

in quitoa: ayomama. Auh inic neci ayomama, 

icuitlapanca yuhquin poxatontli, yuhquin texotic: 

anoce cuetzpalicihuiztli. Inic neci cuetzpalicihui 

piltontli: ceceyohual in choca, ihuan iquexilco, iciacac 

motlatlalia nacatotonti, ololtotonti, melactotonti. Auh 

inic pati: quixoxotla, quiquiquixtia in nacatotonti.

	

	 Ihuan in otztli: in icuac ayamo huel tlacatl 

motlalia in iconeuh, quintlacahualtiaya, in icuac 

hualmomana metztli: inic amo conacopaittazque, 

quimilhuiaya: macamo xoconittacan in metztli, 

mimiquiz, anoce tencuaihuiz in amoconeuh.

Inic cempohualli capitulo, itechpa tlatoa: in 

ozomatli imacpal

[f.20v] In ozomatli imacpal: in pochteca cenca 

quitemoaya, quimopialtiaya: in icuac in campa 

tiamiquia, in tlanamacaya: oncan quitecaya, quilmach 

ic iciuhca aqui, iciuhca mochi cohualo in tlein 

quinamaca: quil yehuatl yuh quichihua in ozomatli ima: 

237. Mancha azul que tienen en la espalda algunos recién nacidos.
238. En el texto náhuatl se menciona poxatontli, que es el préstamo español de la palabra pasa adaptado a la lengua náhuatl. 
239. En náhuatl se colocó la palabra otztli, embarazada, en singular; sin embargo, los verbos que siguen la marcan como objeto o 
sujeto en plural. Por tal razón traduzco aquí la palabra en plural, “embarazadas”.
240. Sahagún informa que “…y aún ahora se hace esto”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 283.

arenisca o tabaco; ya que dizque ahí también [el 

bebé] adquiere lo que llaman ayomama.237 Así 

aparece el ayomama, está en sus espaldas, como 

una pequeña pasa,238 como de color azul o la 

enfermedad de la lagartija. De este modo, el niño 

adquiere la enfermedad de la lagartija, llora toda 

la noche y le saldrán en distintos lugares verrugas 

pequeñas, redondas [y] alargadas en sus ingles, en 

sus axilas. Así se curan: rebanan, cortan las verrugas.

	 Y a las embarazadas,239 antes de que 

su bebé se forme [como] persona, las detenían 

cuando se presenta la luna [llena] para que no 

mirarán hacia arriba. Les decían: “¡No miren la 

luna! Su bebé morirá o tendrá el labio hendido”.

Capítulo vigésimo que habla sobre la palma de la 

mano del mono

[f.20v] Los pochteca buscaban, guardaban mucho 

las palmas de las manos de los monos. Cuando 

comerciaban, vendían en algún lugar, allí la ponían. 

Dizque tan pronto la ponían, [tan] pronto se compra 

todo lo que venden.240 Dizque la mano del mono hace



66

inic motlapololtia. No yehuantin in tilmanamacaque: 

in icuac acan aqui in quinamaca, in ayac quicohua: in 

azo tilmatli, in anozo cueitl, anozo huipilli, quilmach: 

quichilcuacualtia, inic aqui. Auh inic quichihuaya: in 

icuac hualhuia inchan, quitoaya: acan oac in totiamic: 

ma xoconchilcuacualtican: niman ic iitic contema, 

azo ome, anozo ei in chilli: quilmach ic aquia, inic 

yuh quichihuaya in, ic quitoa: quichilcuacualtia.

Inic cempohualli oce capitulo, itechpa tlatoa in 

texolotl, ihuan comalli

In icuac aquin patoaya, in ichan, in itexolouh, ihuan 

in icomal, ihuan in imetl: ixtlapach quimanaya: auh 

in texolotl cana xomolco quipiloaya; quilmach: ic 

amo quitlanizque in chane, zan ye tlatlaniz. Ihuan in 

yehuatl texolotl: in icuac quimaci, in quinmonhuia 

quiquimichtin: in texolotl quiyahuac quihuallaza, 

quilmach: intla zan cali yez: amo huel macizque 

in quiquimichti, quilmach zan quimonihuatica.

Inic cempohualli omome capitulo, intechpa tlatoa 

in quiquimichti

Quitoaya in ye huecauh, quilmach in quiquimichti 

huel quimati, in aquin momemecatia: in azo telpochtli, 

anozo, cihuatl. Inic neci in quimichin quicoyonia in

241. Sahagún: “jugaban a la pelota”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 283.

esto así; con eso se engañan. También aquellos los 

vendedores de mantas, cuando [no] funciona en ningún 

lado lo que venden, nadie compra: quizá mantas, quizá 

faldas, quizá huipiles; dizque hacen comer chile [a la 

mano de mono] para que funcione. De esta manera 

lo hacían cuando regresaban a sus casas, decían: 

“En ningún lugar fructificaron nuestros negocios. 

¡Mastiquen chile!”. De inmediato colocan en su interior 

quizá dos o tres chiles, dizque con eso funcionaba, 

así lo hacían. Así dicen: “la hacen masticar chiles”.

Capítulo vigésimo primero que habla sobre el 

tejolote y el comal

Cuando alguien jugaba en su casa,241 ponía su tejolote, 

y su comal, y su metate de cabeza. Colgaba el tejolote 

en algún lugar, en el rincón [de la casa]. Dizque 

con esto [sus rivales] no ganarán [en el juego], sólo 

ganará el dueño de la casa. Y este tejolote, cuando 

atrapaban, capturaban ratones, al tejolote lo arrojaban 

para afuera [de la casa]. Dizque si estuviera en la casa, 

no podrán atrapar a los ratones; dizque sólo los alerta.

Capítulo vigésimo segundo que habla sobre los 

ratones

Decían antiguamente, dizque los ratones sabían bien 

quién se amancebaba, quizá un joven, quizá una mujer. 

Así se revela: los ratones perforan el chiquihuite, o el



67

chiquihuitl, anozo tecomatl, anozo xicalli 

quitencuacuaya. No yuhque intla namique toquichtin, 

anozo cihuatl: in impetl, anozo in itilma toquichtin242 

quicoyoniaya: za[n] no yuhquin cihuatl, in icue, anozo 

in ihuipil quicoyonia: ihuan nohuian tlacocoyonia in 

quimichin, quil ic quinezcayotia: ca oquitlaxin in inamic.

[f.21r] Inic cempohualli omei capitulo, intechpa 

tlatoa in totolme

In totolme: in icuac tlapachoa, amo huel impan 

calaqui in mocactia: oc cenca icuac in ye tlapanizque 

totolti, quilmach ic mocototztlalia: amo huel 

tlapanizque, cequintin ic miqui: auh in cequintin in 

icuac tlacati quil zan cocototzpipil, in oncan cate 

in cacalloc. Auh quil inic amo yuh mochihuazque 

in, caczolli intlan quitema in tlapachoa.

Inic cempohualli onnahui capitulo, intechpa tlatoa 

in totolconentoton

Auh in icuac otlacatque in totolconentoton: ahuel 

impan calaqui in momecatiani, in azo cihuatl, 

in anozo toquichtin, in anozo namiqueque: in 

icuac in azo oquitlaxin inamic, intla impan 

ocalac, quitoa: quintlazolmictia. Auh inic neci 

zan mochintin aaquetztihui inic miqui totolpipil,

242. Léase oquichtin. 
243. Sahagún: “y llaman a esto tlazolli”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 283.
244. Totolin. Nahuatlismo en el español de México que se utiliza para nombrar a la hembra del pavo o guajolote. 

tecomate, o el vaso; lo mordían.243 Así, si se juntaban 

los varones o la mujer, el petate o la tilma de los 

varones la perforaban. De la misma manera, la falda 

o el huipil de la mujer lo perforaban, y los ratones 

andaban perforando cosas por todos lados. Dizque 

con esto revelan que le fue infiel a su cónyuge.

[f.21r] Capítulo décimo tercero que habla sobre 

las totolas244

Las totolas, cuando están empollando, [nadie] puede 

entrar con ellas calzado, especialmente cuando van a 

eclosionar los huevos. Dizque por eso se sientan en 

cuclillas, no podrán eclosionar. Algunos [polluelos] 

por esto mueren, algunos cuando nacen, dizque 

sólo están paralizados en el cascarón. Dizque para 

que no les sucediera así, colocan unas sandalias 

viejas junto a las [totolas] que están empollando.

Capítulo vigésimo cuarto que habla sobre los 

polluelos

Cuando han nacido los polluelos, el amancebado no 

puede entrar con ellos, quizá una mujer, quizá los 

varones, o los casados. Cuando tal vez le fue infiel a 

su cónyuge, si entra con ellos, dicen: “Los mata por 

ser impuro”. Y así se exhibe a todos los que van de 

sinvergüenzas, por causa de ellos mueren  los polluelos



68

ic quitoa: ca tlazolmiqui: azo aca impan ocalaquico, 

anozo oquimittac, anozo aca huel chane in 

oquintlazolmicti: ic quimatia, in zan mochin 

aaquetztihui totolme, inic miqui. Quil no yuh impan 

mochihua in namiqueque: in azo cana quitlaxima inamic, 

in azo cihuatl, anozo toquichtin245: inic quimati, zan 

quipiqui in aaquetztihuetzi, anoce cana motlahuitequi.

Inic cempohualli ommacuilli capitulo, itechpa 

tlatoa: in icpatl quiquiti

In icpatl, in azo tilmatli, anozo huipilli, anozo 

cueitl: in icuac quiquiti in chicopatilihui, in 

chicohuiaquixtiuh, in tennecuiliuhtiuh, quitoaya: 

quilmach amo tlacayollo in tilmahua, in huipilli: 

zan cueciuhqui zan tlatlahueliloc: amo tlacayollo.

[f.21v] Inic cempohualli on chicuacen capitulo, 

itechpa tlatoa in tecihuitl

In icuac quiyahui, in cenca tecihui: in aquin onca imil, 

anozo ichilcuen, anozo iyecuen, ichiyan: tleconextli 

quiyahuac quihualtepehua, ithualco: quilmach ic 

amo tecihuiloz in imil, quil ic polihui in tecihuitl.

245. Léase oquichtin.
246. Sahagún añade: “Y que se parecía en que la tela se paraba bizcornada”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 
283.

Así dicen: “Mueren por una falta”. Quizá alguien 

vino a entrar con ellos, o los vio, o tal vez alguno 

de los dueños de la casa los mató por ser impuro. 

Así conocían a todos los que van de sinvergüenzas 

cuando las totolas mueren. Dizque también así les 

acontece a los casados, quizá le son infieles a su 

cónyuge en alguna parte, quizá sea la mujer o sean 

los varones. Así conocen [al que] engaña, al que va de 

sinvergüenza. Tal vez caiga tropezando en algún lado.

Capítulo vigésimo quinto que habla sobre el hilo 

de tejer

El hilo, tal vez [para una] manta, o tal vez [para un] 

huipil, o tal vez [para una] falda, [si] cuando lo tejen 

está medio torcido, sale desigual, está irregular, decían, 

dizque no es generoso el dueño de la manta, [el dueño del] 

huipil. Es travieso, sólo es perverso, no es generoso.246

[f.21v] Capítulo vigésimo sexto que habla sobre el 

granizo

Cuando llueve, graniza mucho allá en la sementera o en 

los surcos de chile, o en los surcos de frijol, [o] de chía 

de alguien, arrojan cenizas del fogón en el suelo de la 

entrada, en el patio. Dizque para que no haya granizo 

en su sementera, dizque por eso se disipa el granizo.



69

Inic cempohualli on chicome capitulo, intechpa 

tlatoa in tlatlahuipochti

In yohualtica nemi tlatlacatecolo: azo nanahualti, 

tlahuipochtin in canin ontepoloa in techan: in 

oquimittaque in azo itla ic quimpoloa in chaneque: 

niman atlan conteca itztli puertatitlan, anozo ithualco 

quimana in yohualtica, quitoaya: quilmach oncan 

onmotezcahuia in tlatlacatecolo, in tlahuipochtin 

in tepoloa: azo micoaz, anoce cocoliztli tepan 

mochihuaz. Ic niman choloa, ayocmo ceppa 

tepolotihui: in icuac oquittaque itztli, atlan onoc.

Inic cempohualli on chicuei capitulo, itechpa tlatoa 

in quimichin itentlacahual

In quimichin in zazo tlein quicua: ayac huel 

quicualiaya, quilmach in aquin quicualia in q[ui]cahua 

quimichin, itech tlatlamiz, ca mitoa: oquichtequico 

in quimichin, oquichtacacua. Ipampa i, in ayac huel 

quicualiaya in itentlacahual quimichin. No yuh ipan 

mitoz: in aquin quicua itentlacahual quimichin, itech 

tlatlamiz, in zazo tlein tlatolli, anozo in tlein polihuiz.

247. Tipo de hechicera que causa el mal a otras personas. Reproduzco aquí la definición que da Alfredo López Austin acerca de 
estas hechiceras: “Tlahuipuchtli. Su significado es “el sahumador luminoso”. Fray Juan Bautista lo define como brujo que andaba 
de noche por las montañas echando fuego por la boca para espantar a sus enemigos, que enloquecían o morían a consecuencias del 
susto. Torquemada lo incluye entre los nahuales, que tenían propiedad de convertirse no sólo en animales, sino en fuegos. Por su 
parte, el autor del Códice Carolino, más racional, no cree en su existencia y estima que tales brujos no eran sino luciérnagas.” Véase 
López Austin, “Cuarenta clases de magos del mundo náhuatl” p. 93.
248. “Junto a la puerta” aparece en el texto náhuatl como puertatitlan. Es un hibridismo compuesto de la palabra puerta y la pospo-
sición -tlan, “junto a”, unida al sustantivo castellano con la ligadura -ti-.
249. Sahagún: “Por un falso testimonio de hurto o de adulterio o de otra cosa”. Historia general de las cosas de la Nueva España, 
p. 284.

Capítulo vigésimo séptimo que habla acerca de la 

tlahuipochtli247

Los tlacatecolotl, quizá nahuales, las tlahuipochtli 

viven de noche, dañan a la gente en sus casas. 

[Cuando] los han visto, quizá con algo destruyen a 

los dueños de la casa. Entonces [para prevenirse] 

colocan una navaja de obsidiana en [una jícara con] 

agua junto a la puerta,248 o la colocan en el patio a 

la media noche, decían que, según esto, se reflejan 

allí los tlacatecolotl, las tlahuipochtli que dañan a 

las personas, quizá habrá muerte o acontecerá sobre 

la gente una enfermedad. De inmediato huyen, 

ya no van destruyendo a la gente de nuevo cuando 

han visto la navaja de obsidiana tendida en el agua.

Capítulo vigésimo octavo que habla acerca de las 

sobras de comida del ratón

Cualquier cosa que come el ratón, nadie se lo comía. 

Dizque quien se coma lo que el ratón deja, lo culparán a 

él falsamente. Entonces se dice: “el ratón vino a robar, se 

lo comió en secreto”. Por eso nadie se comía las sobras 

del ratón. Del mismo modo se dirá de quien se coma 

las sobras del ratón, que lo culparán a él falsamente 

por cualquier testimonio o por lo que se perdiere.249



70

Inic cempohualli on chicunahui capitulo, itechpa 

tlatoa in iztitl

Quilmach in tozti, in icuac motetequia, 

atlan contepehuaya, quilmach ipampa: in 

yehuatl ahuitzotl, cualli quixhualtiz: amo 

papatzahuaz, cualli yez. Ipampa: in icuac aquin 

quilaquiaya, quiquixtiliaya in izti, ihuan ixtelolo.

Inic cempohualli ommatlactli capitulo, itechpa 

tlatoa in acucholiztli

In icuac aca acuchoa, quitoaya in ye huecauh: 

[f.22r] aquin nechitoa, aquin nechtenehua: 

anoce quitoaya: aquin nêchicoitoa, anoce quitoa: 

aquique in noca mononotza. Quil yehuatl 

quinezcayotiaya, yehuatl ic quimatia: in icuac 

acuchoa, in aca canapa hueca quintenehua.

Inic cempohualli ommatlactli oce capitulo, y[n]

techpa tlatoa in pipiltotonti

In yehuantin in pipiltotonti: in icuac in oc cozolco 

onoque: in icuac tlacualo, anozo itla miz; achto 

iixcuac contlaliaya, quilmach ic amo tzitzicunoz, 

amo motoliniz in tlein mocua, anozo mi.

250. Cierto animal de la mitología nahua parecido a un cánido con una cola larga en cuyo extremo tiene una mano que utilizaba para 
atrapar personas en los lagos, ahogarlas y alimentarse de ellas. 
251. Sahagún: “Poníanle un poco en la boca de lo que comían”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 284.

Capítulo vigésimo noveno que habla sobre las uñas

Dizque nuestras uñas, cuando se cortaban, se 

esparcían sobre el agua. Dizque por eso, aquel que 

es el ahuizotl250 haría que crecieran bien, no se 

adelgazarán, estarán bien. Por eso, cuando [el ahuizotl] 

ahogaba a alguien, le sacaba las uñas y los ojos.

Capítulo trigésimo que habla sobre el estornudo

Cuando alguno estornuda, decían antiguamente 

[f.22r]: “Alguien habla de ti, alguien te menciona”; 

o decían: “Alguien habla mal de ti”; o dicen: 

“Algunos te difaman”. Dizque esto significaba, esto 

es lo que pensaban, que cuando alguien estornuda, 

alguien habla de ellos en algún lugar lejano.

Capítulo trigésimo primero que habla sobre los 

infantes

Aquellos los infantes cuando aún yacen en la 

cuna, cuando se come o se bebe algo, primero lo 

colocaban en sus frentes,251 dizque para que no 

sollocen, no padezcan con lo que se come o se bebe.



71

Inic cempohualli ommatlactli omome capitulo, 

itechpa tlatoa in ohuatl

In yehuatl ohuatl: quilmach ayac huel yohualtica 

quicuacuaz: in aquin yohualtica quicuacuaz 

quilmach ic tlancualoz: yehuatl yuh quichihua 

in aquin tlancualo: in yohualtica oquicuacua 

ohuatl. Auh intla za quicuacuaz tepiton: achtopa 

quitotonia tleco, quil ic amo yuh ipan mochihuaz.

Inic cempohualli ommatlacomei capitulo, itechpa 

tlatoa: in calcuahuitl nanatzca

In icuac cemilhuitl, anozo yohualtica in tlatlatzca, 

in yuhqui popoztequi: anoce huel poztequi in 

calcuahuitl, quitoaya, quil yehuatl quinezcayotia in 

azo ye miquiz in chane, anoce ye mococoz, anoce 

ipilhuan, anoce ihuayolque in huel onca[n] nemi ichan.

Inic cempohualli ommatlactli onnahui 

capitulo, itechpa tlatoa in metlatl

In yehuatl metlatl, quimotetzahuiaya in nican tlaca: in 

icuac aca oncan teztoc in hualpoztequi: ic necia quilmach 

ye miquiz in otecia, anoce yehuatl in chane, anozo252 

impilhuan, anoce ceme miquizque in inchantlaca.

252. En el Códice florentino se registró anoco, pero es un error del copista.

Capítulo trigésimo segundo que habla sobre la 

caña verde de maíz

Esta caña verde de maíz, dizque nadie la masticará de 

noche. Quien la mastique de noche, dizque por eso le 

dolerán los dientes. Esto mismo lo hace quien tiene 

dolor de dientes. Y si la mordiere un poco, primero la 

calienta en el fuego, dizque para que no le pase así.

Capítulo trigésimo tercero que habla sobre el 

rechinar de los maderos de la casa

Cuando en el día o en la noche rechinan como si 

se quebraran, o los maderos de la casa se quiebran, 

decían que, al parecer, esto significaba que quizá el 

dueño de la casa morirá, o enfermará; o [enfermaran] 

sus hijos o los familiares que vivan allí en su casa.

Capítulo trigésimo cuarto que habla sobre el metate

A este metate, la gente de aquí lo tomaban por 

presagio. Cuando alguien está moliendo allí, [y] se 

rompe, con esto se demuestra dizque morirá el que 

molía o aquel que es dueño de la casa, o sus hijos, 

o morirá cada uno de los habitantes de su casa.



72

Inic cempohualli on caxtolli capitulo, itechpa 

tlatoa in calmamaliliztli

In icuac aquin mocaltiaya: in icuac calmamali, 

mochintin quîcentlalia in huehuetque, imixpan 

in tlecuauhtlazaya. Intla iciuhca quitlaza, in amo 

huecauhtica, quitoa: quilmach mopaquiltitiez, 

huellamattiez in chane: in omocalti. Auh intlaca 

yaxcan huetzi in tletl, quilmach ic quittaya in 

huehuetque: amo pactiez, amo huellamatiez in chane.

[f.22v] Inic cempohualli on caxtolli oce capitulo, 

itechpa tlatoa: in temazcalli

In temazcalli, in oncan netemalo: intlanel cenca 

totonqui, intla ompa yaz, in motenehua cocoa: nima[n] 

quipouhtitlaza, quipoloa inic cenca totonqui ocatca in 

temazcalli: intlanel zan quiyahuac onmoquetzatiuh: oc 

cenca intla tehuan motemaz. Auh inic patiz quil nappa 

in huel inoma contlazaz, in conatequiz tapalcatl: quil ic 

amo quipoloz, inic totonqui: zan oc cenca totonqui yez.

	

.

253. “Caer el fuego” es una expresión utilizada en náhuatl para aludir el encendido del fuego.
254. También es la forma plural de coatl, “serpiente”. A los mellizos también se les nombra en el español de México como coates, 
que es un nahuatlismo derivado de coatl.

Capítulo trigésimo quinto que habla sobre la 

acción ritual de encender un fuego nuevo

Cuando alguien edificaba una casa, cuando se 

encendía el fuego nuevo, todos reúnen a los 

ancianos, en su presencia barrenan los bastones del 

fuego. Si lo encienden rápido, sin tardanza, dicen, 

dizque el dueño de la casa, el que la edificó, sería 

feliz, sería próspero. Y si el fuego no caía,253 en ese 

momento, dizque con esto los ancianos veían que 

el dueño de la casa no sería feliz, no sería próspero.

[f.22v] Capítulo trigésimo sexto que habla sobre el 

temazcal

El temazcal es donde se bañan, aunque es muy 

caliente. Si [alguien] fuera allá de los que llaman 

cocoa254 (mellizos), entonces lo desprecian, [porque] 

el temazcal pierde todo su calor. Aunque sólo 

esté parado en la puerta, mucho más si se baña 

junto a la gente. Para remediarlo, dizque él mismo 

arrojaba, esparcía el agua [en un] vaso de barro 

a las cuatro direcciones. Dizque con esto no se 

perderá el calor, sino que estará mucho más caliente.

	



73

	 Ihuan in ome[n]tin tlacati, in mitoa cocoa, 

quilmach in canin tlapalo, in quipa tochomitl: 

amo huel ompa calaqui: intla ompa calaquiz, 

quilmach quixoxa, quipitza in tlapalli: amo cualli 

in quiza, zan mocuicuicuiloa: oc cenca yehuatl 

in chichiltic. Auh inic pati, achi contlapaloltia 

in tlapalatl: quil ic amo itlacahuiz in tochomitl

	 No ihuan in yehuantin in mitoa cocoa, in canin 

mopahuaci tamalli: amono huel ompa calaqui: yehica 

quilmach intla ompa calaquizque, no quixoxa in tamalli, 

ihuan in comitl: amo huel icuci, intlanel cemilhuitl: 

zan chichicoicuciz in tamalli. Auh inic pati, inic amo 

yuh mochihuaz: in icuac tla ocalaquito, contlatiz in 

comitl. Auh intlanoce ixpan mocontema tamalli, 

centetl ipan contlalilia: quil ic amo itlacahuiz in tamalli.

 

 

Inic cempohualli on caxtolli omome capitulo, 

itechpa tlatoa: in icuac huetzi intlan pipiltotonti

In icuac huetzi intlan pipiltotonti: in tenanhuan 

itlacoyocco contlaza in quimichin, anoce impilhuan, 

quimilhuia: itlacoyocco xictlali in quimichin: 

yehica quil intlacamo yuh quichihuazque, amo 

huel ixhuaz in itlan piltontli: zan tlancotoctic yez.

255. Sahagún añade otro remedio en la parte castellana: “hacíanle que él mismo puesiese el fuego a la olla echando leña debajo de 
ella”. Historia general de las cosas de la Nueva España, p. 285.

	 Y los que nacen de dos, que se dicen cocoa, 

dizque no pueden entrar allí, donde se tiñe, [donde] 

tiñen la piel de conejo. Si entraran allí, dizque le 

hacen mal de ojo, soplan el color, [ya] no queda 

bien, sólo se pinta de diversos tonos, mucho más 

con éste, el color rojo. De este modo lo remedian, 

le ofrecen a beber el agua con la que pintan, dizque 

con esto ya no estropearían la piel de conejo.

	 Y también de aquellos los llamados cocoa, 

tampoco pueden entrar allí donde se cuecen los 

tamales, ya que, dizque si entraran allí, también 

le hacen mal de ojo a los tamales y a la olla. No se 

cuecen bien aunque [estén] todo el día, los tamales 

se cuecen mal. Y así lo remedían para que no pase de 

ese modo, en el momento, si fue a entrar, esconderán 

la olla. Y si por casualidad ponen a cocer los tamales 

frente a él, [el mellizo] coloca uno en [la olla], 

dizque para que los tamales no se echaran a perder.255

Capítulo trigésimo séptimo que habla de cuando 

se caen los dientes de los niños

Cuando se caen los dientes de los niños, las madres 

los arrojan al agujero de un ratón, o le dicen 

a sus hijos: “¡Arrójalos al agujero del ratón!”. 

Porque si no lo hacen de esta manera, no crecerán 

bien los dientes del niño, sólo será desdentado.



74



75

Bibliografía



76

Bibliografía

Ballesteros-Gaibrois, Manuel. (1964).  Códices matritenses de la Historia General de las Cosas de la Nueva 
España de Fr. Bernardino de Sahagún, 2 vols., Madrid, Seminario de Estudios Americanistas de la 
Universidad de Madrid, José Porrúa Turanzas. 

Bartolo Ronquillo, Apolonio, (2019), “El búho anuncia una muerte”, en La experiencia literaria en lenguas 
indígenas mexicanas. Creación y crítica, Pilar Máynez Vidal y Felipe Canuto Castillo (edición), 
México, Universidad de Guanajuato, pp. 64-65.

Bayardi Landeros, Citlalli, (2019), “El mundo en el papel. Oralidad y escritura, un acercamiento a las letras 
indígenas”, en La experiencia literaria en lenguas indígenas mexicanas. Creación y crítica, Pilar 
Máynez Vidal y Felipe Canuto Castillo (edición), México, Universidad de Guanajuato, pp. 185-200.

Beristán, Helena, (1995), Diccionario de retórica y poética, 7ª edición, México, Porrúa.

Burkhart, Louise M., (1986), “Moral Deviance in Sixteenth-Century Nahua and Christian Thought: The 
Rabbit and the Deer”, en Journal of Latin American Lore, 12: 2, pp. 107-139.

Castillo, Cristóbal del, (2001), Historia de la venida de los mexicanos y de otros pueblos e historia de la 
conquista, edición y traducción de Federico Navarrete, México, Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes (CONACULTA), 2001.

Covarrubias Orozco, Sebastián de, (1998), Tesoro de la lengua castellana, o española, 4ª edición, edición de 
Martín de Riquer de la Real Academia Española, Barcelona, editorial Alta Fulla.

Christenson, Allen J., (2012), “Tipos de paralelismo en el Popol Vuh”, en Popol Vuh, traducción del quiché 
al inglés, notas e introducción de Allen J. Christenson, traducción del inglés de Gloria S. Meléndez, 
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Fondo de Cultura Económica, pp. 58-65.

Dibble, Charles, (1999),“Los manuscritos de Tlatelolco y México y el Códice Florentino” en Estudios de 
Cultura Náhuatl, 29, pp. 27-64.

García Lorca, Federico, (2003), “Bodas de sangre”, en Federico García Lorca, Libro de poemas. Poema del 
cante jondo. Romancero gitano. Poeta en Nueva York. Odas. Llanto por Sánchez Mejías. Bodas de 
sangre. Yerma, 17ª edición, prólogo de Salvador Novo, México, Porrúa, pp. 163-195.

Garibay, Ángel María, (1999), La llave del náhuatl, México, Porrúa, Sepan cuántos.

Homero, (1996), “Libro II” en Ilíada. Libros I-XII, introducción, versión rítmica y notas de Rubén Bonifaz 
Nuño, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Coordinación de Humanidades, pp. 19-
44.



77

Jauss, Hans Robert, (2008), “Historia de la literatura como una provocación a la ciencia literaria”, en 
Dietrich Rall (compilador), En busca del texto. Teoría de la recepción literaria, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Sociales, Centro de Enseñanza de lenguas 
Extranjeras, pp. 55-59.

Johansson, Patrick, (2004), “Retórica náhuatl o la teatralidad del verbo”, en Helena Beristáin y Gerardo 
Ramírez Vidal (compiladores), La palabra florida. La tradición retórica indígena novohispana, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, pp. 57-
72.

Libro de Chilam Balam de Chumayel, (2013), 5ª edición, prólogo y traducción de Antonio Mediz Bolio, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Biblioteca del Estudiante Universitario, 21.

León-Portilla, Miguel, (2008), “Los maestros prehispánicos de la palabra”, en Obras de Miguel León-Portilla. 
Tomo V. Literaturas indígenas. Volumen 1, México, Universidad Nacional Autónoma de México, El 
Colegio Nacional, pp. 15-36.

López Austin, Alfredo, (1967), “Cuarenta clases de magos del mundo náhuatl”, en Estudios de Cultura 
Náhuatl, 7, pp. 87-117.

López Austin, Alfredo, (2008), Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols., 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. 

López Austin, Alfredo, (2017), “Introducción”, en Alfredo López Austin, Augurios y abusiones, introducción, 
versión, notas y comentarios de Alfredo López Austin, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Históricas, pp. 7-15.

López Austin, Alfredo, (2019), “Las señales. La palabra tetzáhuitl y su significado cosmológico” en Estudios 
de Cultura Náhuatl, 57, pp. 13-38.

Magaloni Kerpel, Diana, (2014), Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creación del Códice 
Florentino, México, Universidad Nacional Autónoma de México, The Getty Research Institute.Máynez, 
Pilar, (2002), El calepino de Sahagún: un acercamiento, México, Fondo de Cultura Económica, 
Universidad Nacional Autónoma de México. 

Máynez, Pilar (ed.) y José Rubén Romero (ed.), (2007), “El Códice florentino: su transcripción y traducción”, 
en El universo de Sahagún, pasado y presente. Coloquio 2005, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, pp. 49-55.



78

Máynez, Pilar, (2011), “Paleografía y traducción del náhuatl al español del ‘Arte adivinatoria’ (Códice floren-
tino)”, en Estudios de Cultura Náhuatl, 42, 2011, pp. 401-418. 

Molina, Alonso de, (1970),Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, edición 
facsimilar de la de 1571, estudio preliminar de Miguel León-Portilla, México, Porrúa.

Molina, Alonso de, (2013), Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, 6ª edición, 
estudio preliminar de Miguel León-Portilla, México, Porrúa.

Montes de Oca, Mercedes, (2013), “El paralelismo”, en Los difrasismos en el náhuatl de los siglos XVI y 
XVII, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, 
pp. 28-36.

Olmos, Andrés de, (2011), Huehuetlahtolli. Testimonios de la antigua palabra, edición y estudio introductorio 
de Miguel León-Portilla, traducción de Librado Silva Galeana, México, Fondo de Cultura Económica

. 

Ong, Walter J., (2009), Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra, traducción de Angélica Sherp, México, 
Fondo de Cultura Económica.

Pastrana Flores, Miguel, (2014), “La idea del tetzahuitl en la historiografía novohispana. De la tradición 
náhuatl a la ilustración. Comentarios preliminares”, en Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 47, pp. 237-
252.

Pastrana Flores, Miguel, (2009), “I. Los presagios”, en Miguel Pastrana Flores, Historias de la conquista. 
Aspectos de la historiografía de tradición náhuatl, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Históricas, pp. 15-63.

Ruiz de Alarcón, Hernando, (1988), “Capítulo IX. De otras supersticiones y abusos que en España llaman 
agüeros” en Tratado de las supersticiones y costumbres gentílicas que hoy viven entre los indios 
nturales desta Nueva España. Escrito en 1629, introducción de Ma. Elena de la Garza S, México, 
Secretaría de Educación Pública, pp. 70-72.

Sahagún, Bernardino de, (1905), Historia general de las cosas de la Nueva España por fray Bernardino 
de Sahagún. Códices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real 
Academia de Historia, 4 vols. (VI-VIII), edición de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, Hauser y 
Menet, 1905-1907; vol. 6.

Sahagún, Bernardino de, (1979), Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, 13 vols., 
edición y traducción de Arthur J. O. Anderson y Charles E. Dibble, Santa Fe, Nuevo México, School 
of American Research and The University of Utah, 1950-1982, tomo 5.



79

Sahagún, Bernardino de, Códice Florentino, Manuscrito 218-220 de la colección palatina, Biblioteca Medicea 
Laurenciana, 3 vols., México, Reproducción facsimilar del Gobierno Mexicano, 1979, tomo 1.

Sahagún, Bernardino de, Primeros memoriales de fray Bernardino de Sahagún, edición facsimilar, Norman, 
University of Oklahoma Press. 1993.

Sahagún, Bernardino de, (1999), Historia general de las cosas de la Nueva España, edición de Ángel María 
Garibay, México, Porrúa.

Sahagún, Bernardino de, (2006), “Libro Quinto”, en Fray Bernardino de Sahagún, Historia general de las 
cosas de la Nueva España, 5ª edición, 4 tomos, edición, numeración, anotaciones y traducción de 
Ángel María Garibay K., México, Porrúa, t. II, pp. 13-39.

Sahagún, Bernardino de, (2024), “Libro Quinto”, en Códice Florentino, traducción de Juan Carlos Torres. 
México.

Siméon, Rémi, (1997), Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, México, Siglo XXI, décimo cuarta 
edición en español. 

Slovski, Víctor, (1999), “El arte como artificio”, en Teoría de la literatura de los formalistas rusos, 10ª 
edición, México, Siglo veintiuno.º

Thouvenot, Marc, (2011), “La normalización gráfica del Códice Florentino” en Segundo coloquio. El universo 
de Sahagún, pasado y presente, 2008, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 	
Instituto de Investigaciones Bibliográficas, Instituto de Investigaciones Históricas, pp. 159-176.

Recursos digitales

Códices Matritenses de la Real Biblioteca (Madrid), Reproducción digital de la Biblioteca Digital Mexicana A. 
C., recurso digital disponible en http://bdmx.mx/documento/bernardino-sahagun-codices-matritenses

Wimmer, Alexis, Dictionaire de la langue Nahuatl Classique, recurso digital disponible en http://sites.estvideo.
net/malinal/.


