


Codice florentino
Libro Quinto

Paleografia y traduccion

del nahuatl al espanol

Introduccion: Julian Saldiernal Rangel y Juan Carlos
Torres Lopez

Paleografia del nahuatl, transcripcion y traduccion al
espanol con notas

por

Juan Carlos Torres Lopez

Normalizacién paleografica: Marc Thouvenot

Coordinadora del Proyecto "Paleografia y traduccion del Codice
florentino": Pilar Maynez Vidal

Publicado: 18/02/2025






Indice

It OAUCCION . ceeeeeeenniiieereeeeeneeeeeeeeesnsseeesessessssssssesssssssssssasssssssesssesssses

Codice florentino

Libro Quinto

Paleografia

Referencias

y traduccion del nahuatl al espafiol............ccceevvnninnneen.

23






Introduccion




Introduccion

Julian Saldierna Rangel
Juan Carlos Torres Lopez’

1 Libro Quinto “De los agiieros y prondsticos que estos naturales tomaban de algunas aves, animales

y sabandijas para adivinar las cosas futuras” esta organizado en dos partes. La primera se conforma

de trece capitulos en los que se presentan los presagios. La segunda es un apéndice desarrollado, a su

vez, en treinta y siete capitulos en donde se retunen lo que Sahaglin denomin6 “abusiones”. Podemos proponer

una division de todo el volumen atendiendo al tipo de seres que participan en los presagios. Asi, tenemos

dos tipos: los relativos a animales (capitulos: 1, 2,4, 5, 6, 7, 8,9, 10 y 13) y los relacionados con espectros,
fantasmas y/o aparecidos (capitulos: 3, 11, 12y 13).

Cada uno de los trece capitulos que integran el Libro Quinto tienen una estructura mas o menos regular:

a) titulo, b) breve introduccion, ¢) descripcion del presagio (signo), d) interpretacion, y €) accion. En algunos,

una vez que se presenta el presagio, se describe el modo en que se debe actuar para evitar consecuencias

desfavorables, es decir: no solo esta el signo y su interpretacion, sino el comportamiento a seguir ante esta

situacion. Asi, por ejemplo, encontramos:

a) Titulo. “Capitulo primero donde se dice el presagio, el que entendian como presagio, cuando alguien
escuchaba que alguna fiera aullaba durante la noche, o quizéa alguien lloraba como una anciana. Y
también lo que decian los tonalpouhque, que se decia eran tlamatinime” >

b) Breve introduccion. “Antiguamente, cuando se idolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, ...todas
estas cosas las consideraban como presagios...”.*

c) Descripcion del presagio (signo). “El primero es éste: cuando alguien oia a [una] fiera aullar...”.?

d) Interpretacion. “...esto decian: [alguien] ya morira en la guerra” o “...morird de causa natural”, o
“...quiza ya encontrara alguna desgracia”.®

e) Accion. “Cuando le haya sucedido de este modo, entonces por eso se va a consultar al tonalpouhqui,

alla lo anima, lo ilumina...”.”

La segunda parte, el apéndice, contiene treinta y siete capitulos en donde se recopilan las abusiones. Lopez

Austin dice que en esta seccion parece haber una estructura interna.

1. Maestro en Letras por la UNAM. Ha publicado prdlogos, capitulos de libros y articulos en diferentes revistas. Imparte las
asignaturas de “Teoria de la critica literaria” y “Literatura prehispanica’correspondientes a la Licenciatura en Lengua y Literatura
Hispanicas en la FES Acatlan, entre otras.

2. Juan Carlos Torres Lopez es Doctor en Estudios Mesoamericanos (UNAM) y realizé una estancia posdoctoral en la Universidad
Autéonoma Metropolitana. Es profesor de la Facultad de Filosofia y Letras (UNAM) y especialista en literatura indigena y colonial,
ademas, experto en la paleografia y traduccion de textos novohispanos en lengua nahuatl.

3. Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

4. Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

5. Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

6. Codice florentino, f.1r-1v, traduccion de Juan Carlos Torres.

7. Codice florentino, f.1v, traduccion de Juan Carlos Torres.




Asi, por ejemplo, al relato acerca de una flor sigue el de otras dos. Si la accion de pasar sobre un nifio le
impide crecer, sigue otra por el estilo. Hablan los informantes de sopear en la olla, siguen con lo dicho
de los tamales que se pegan a la olla, mencionan en éste los peligros en el campo de batalla, contintian
con el del cordon umbilical que se deja en el mismo campo, esto les sugiere el tema de la mujer prefiada
y luego el de la parida.”

Por ultimo, en relacidn a la version en castellano, recordemos que el Libro Quinto mantiene este disefio: la
columna de la derecha esta en nahuatl y la de la izquierda en espanol, ilustrado con doce imagenes.’ La version

castellana no es una traduccion de la ndhuatl, pues, como dice Alfredo Lopez Austin:

Sahagun utilizé el material que sus informantes le proporcionaron unicamente como fuente documental
para elaborar su Historia. Hay omisiones y también aclaraciones que mucho pueden ayudar a la
comprension de las creencias de los antiguos mexicanos. '

En cuanto a las aclaraciones, la parte en espafiol incluye dos prélogos, uno al “Libro Quinto” y otro al
“Apéndice”, que sirven para comprender la diferencia entre presagio y abusion. Al final, después del capitulo
XXXVII del apéndice, hay una breve conclusion. En ambas versiones —castellano y ndhuatl— estan el mismo
numero de capitulos: 13 para los augurios y 37 para el apéndice.

Sahaguin recogid los presagios del Libro Quinto en dos etapas, que podemos enumerar a partir de
la documentacion: Primeros memoriales y Codice florentino. En la primera hizo una lista de los augurios:
“enumeracion, causa y efecto en pocas palabras”.!! Ademas, ““...el quinto parrafo de los Primeros memoriales,
...tiene otra [lista] en seguida que habla de los suefios. Es una lista también breve de la que no aparece después
ningun texto desarrollado”.'” En los Primeros memoriales se registran los augurios con su descripcion y
“pequenos parrafos a manera de titulos capitulares”, tal como aparecera en el Codice florentino; de hecho,

“salvo variantes sin importancia, ligerisimas omisiones o rectificaciones, ambos textos son iguales”."
1. Los tetzahuitl, los agiieros y las abusiones
El objetivo de este apartado es proponer unas notas introductorias que nos aproximen a comprender qué es un

presagio o tetzahuitl y qué es una abusion. Nos basaremos en lo expuesto en el propio Codice florentino, tanto

en la version en ndhuatl como en la castellana. Y lo complementaremos con otras fuentes.

8. Lopez Austin, 2017, p. 12.

9. Como dice Diana Magaloni: “...el libro 5, dedicado a la popular creencia en los presagios, solo tiene 12 imagenes”. Magaloni
Kerpel, 2014, p. 7.

10. Lopez Austin, 2017, p. 11.

11. También, se salta en la enumeracion de los capitulos, “...del octavo augurio al décimo, tal vez por simple error de guarismos;
no se encuentra en la lista de Tepepulco el augurio del chiquimoli cierto pajaro carpintero-, y el agiiero referente a la aparicion que
en México se llamaba “...la espaldilla” tiene en la lista el nombre de “la enteramente aplastaducha", con el que era conocida en la
region tezcocana de Tepepulco”. Lopez Austin, 2017, p. 11.

12. Lopez Austin, 2017, p. 11.

13. Ademas, “desaparecen en el Matritense el augurio referente al coyote y los que afectaban a toda una ciudad. El augurio del
mochuelo practicamente también desaparece, puesto que es incluido su nombre en el capitulo de la lechuza, pero no la diferencia
de consecuencias magicas de la presencia de ambos animales. Simplemente atribuye el Matritense el mismo agiiero a las dos aves”.
Loépez Austin, 2017, p. 10.

8



1.1 El tetzahuitl

Los textos del Libro Quinto son designados como tetzahuitl. Este nombre aparece en el titulo: Ic macuilli

amoxtli, oncan motenehua: in tetzahuitl catca, in quitetzammatia, in yehuantin mexica.’””'Y el primer capitulo
dice: Ic ce capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl in quitetzammatia...."> En ambos aparece la palabra tetzahuitl.
Alonso de Molina en su Vocabulario lo define como “cosa escandalosa, o espantosa, o cosa de agiiero”.!'s
Algunos otros términos relacionados con este concepto, registrados en Molina son: tetzauhtlatoa “hablar cosas
terribles y escandalosas, o descubrir algun secreto por el cual se causo algun gran mal y escandalo”;!” tetzauia
“tener alguna cosa por agiiero, o espantarse mucho y escandalizarse”;'® fetzauia “escandalizar a otros”.!” En
estas definiciones se menciona el escandalo, el espanto, lo terrible, el agiiero y lo secreto.

A partir de lo anterior podemos decir que en el tetzahuitl intervienen los siguientes elementos: el agiiero,
lo secreto, el escandalo, el espanto y lo terrible. Tanto el escandalo como el espanto son efectos producidos en
quien presencia el agiiero. Esto quiere decir que en el fetzahuit/ no solo importa el mensaje, sino la reaccion

que provoca en los receptores. Miguel Pastrana Flores identifica tres aspectos caracteristicos del tetzahuitl:

...el escandalo, el espanto y el augurio [...] se hace evidente que el concepto muchas veces tiene el
sentido de algo que es asombroso, publico y que, ademas, causa temor; [...] algo que por su naturaleza
resulta insoélito, por lo que asombra, causa miedo y escandaliza a la gente.*

Este caracter de asombro se ve desde el inicio del Libro Quinto del Cédice florentino, pues se dice en la
introduccion al primer capitulo: “Se asombraban, presagiaban”.?' Otro elemento distintivo del tetzahuit! a lo
largo del libro es cuando aparece la siguiente frase: “es presagio de...”. Asi, por ejemplo, en el cuarto capitulo:
“... se oye que ulula...es presagio de muerte”.?*> Esto significa que anuncia un hecho futuro. Al respecto,
Miguel Pastrana afirma que “la naturaleza inusitada y maravillosa del tetzahuitl hacia que fuera pensado
como un anuncio de lo que estaba por venir...”;* sin embargo, como ya se menciond, el mensaje mantiene
un caracter enigmatico: “No se ‘sabia’ con precision y claridad qué anunciaba el presagio...”.>* Por tanto, este
exige una actividad de desciframiento; el que esta en contacto con €l debe saber interpretarlo para conocer los
acontecimientos futuros.

Por otro lado, resulta relevante decir que el fetzahuit! se relaciona tanto con los zazaniles del Codice

florentino® como con los acertijos del Chilam Balam de Chumayel.* Si bien son géneros diferentes, en todos

14. Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

15. Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

16. Molina, 2013.

17. Molina, 2013.

18. Molina, 2013.

19. Molina, 2013.

20. Pastrana Flores, 2009, p. 22.

21. Codice florentino, f.1r, traduccién de Juan Carlos Torres.

22. Codice florentino, £.6v y 7Tr, traduccion de Juan Carlos Torres.

23. Pastrana Flores, 2009, p. 24.

24. Pastrana Flores, 2009, p. 24.

25. Los zazaniles se encuentran en el capitulo XLII del Libro Sexto del Codice florentino. Consisten en una adivinanza que se plantea
a un interlocutor con el objetivo de probar su conocimiento e inteligencia, pero en un contexto lidico-recreativo de entretenimiento.
26. Estos acertijos estan en el Libro Cuarto del Chilam Balam de Chumayel, titulado “De las pruebas”; también es conocido como
“Lenguaje de Zuyua”. Consiste en una serie de acertijos que se empleaban entre la nobleza maya con el fin de probar al aspirante
a gobernante. Los encargados de hacer las pruebas eran los halach uiniques o sacerdotes mayas; estos planteaban un enigma a
los jovenes aspirantes al cargo de gobernantes. Para la lectura de estos acertijos puede consultarse: Libro de Chilam Balam de

9




ellos hay elementos en comun: plantean un enigma rico en figuras retoricas y se pone a prueba el saber del
intérprete.

De todo lo anterior, podemos concluir lo siguiente:

a) Los textos que se registran en el Libro Quinto se titulan tetzahuitl.

b) Este concepto se relaciona con lo escandaloso, lo asombroso, lo espantoso, lo oculto y lo misterioso.
¢) Hay una relacion entre el tetzahuitl y su reaccion: “...se asombraban, presagiaban”.”’

d) Irrumpe en el orden natural para anunciar algo futuro. Es anticipo de un bien o un mal.

e) Implica una actividad de desciframiento: hay que estar familiarizado con los signos para poder

interpretar los acontecimientos venideros.

1.2 El agiiero

Sahagun titula el Libro Quinto asi: “Que trata de los agiieros y prondsticos, que estos naturales tomaban de
algunas aves, animales y sabandijas para adivinar las cosas futuras”.® Y en el prologo a este mismo libro
dice “se ponen en el presente libro muchos de los agiieros que estos naturales usaban”.” A lo largo de éste
predomina dicho término para designar a los textos que en la version en ndhuatl denomina tetzahuitl. En otras
partes usa “sefiales y prondsticos”.*® En el prologo al “Apéndice del Libro Quinto”, el franciscano precisa lo
siguiente:

...los aglieros por la mayor parte atribuyen a las criaturas lo que no hay en ellas, como es decir que

cuando la culebra, o (la) comadreja, atraviesan por delante de alguna que va (de) camino, dicen que es
sefial que le ha de acontecer alguna desgracia en el camino...”.*!

Hernando Ruiz de Alarcén en su Tratado de las supersticiones indica que...

...lo que en Espafia llaman agiieros, en mexicano llaman fefzahuitl, si bien el vocablo mexicano suena
algo mas que el castellano, porque dice agiiero, pronostico, portento o prodigio, que pronostica algin
mal presente o venidero, todo lo dicho comprende el término tetzahuit!...**

Por su parte, Covarrubias define agiiero como “género de adivinanca por el buelo de las aves y por su canto,
o por el modo de picar los granos o migajas que se les echavan, para conjeturar los augures buenos o malos
sucesos”.*

De lo anterior, podemos concluir que: a) los textos del Libro Quinto son nombrados por Sahagin
como “agiieros”. También se les designa “sefiales”, “pronosticos”, “portento” y “prodigio”; b) los agiieros son
tomados principalmente de los animales. En muchas ocasiones anticipan desgracias. De ahi la importancia

de conocerlos para saber lo que va a suceder; ¢) un agiiero sirve para prever el futuro. Se le relaciona con la

Chumayel, 2013, pp. 33-47.

27. Codice florentino, f.1r, traduccién de Juan Carlos Torres.

28. Sahagun, 2006, p. 11.

29. Sahagun, 2006, p. 13.

30. Por ejemplo: “Capitulo VI. De las sefiales y pronosticos que aparecieron antes que los espafoles vinieran a esta tierra, ni hubiese
noticia de ellos”, en Sahagtn, 2006, p. 291. Lo mismo en el capitulo 1 del Libro Doceno, en Sahagtn, 20006, p. 23.

31. Sahagtn, “Apéndice del Libro Quinto. De las abusiones que usaban estos naturales”, en Sahagtn, 2006, p. 2.

32. Ruiz de Alarcén, 1988, p. 70

33. Covarrubias, 1998.

10



adivinanza.

1.3 Las abusiones

En el “Apéndice al Libro Quinto” se registran otros textos, mucho mas breves que los anteriores. Sahagtn los
llama “abusiones”.>* Y dice que estas “...toman en mala parte las impresiones, o influencias, que son buenas
en las criaturas...” .’

Se suele referir a ellas de forma despectiva; por ejemplo, en el primer capitulo se les designa como
engafios: “Y de este modo los viejos lo inventan, asi se engafian”;*® en otra parte se afiade lo siguiente: “sobre
esta flor también los ancianos desvariaban”.>” Covarrubias define este término como “el mal uso, abusion; vale

casi lo mesmo que supersticion o falso agiiero o supersticion”.*®

1.4 Diferencia entre tetzahuitl y abusion

Para Alfredo Lopez Austin, “el agiiero es una sefal que estima captar el hombre de los acontecimientos
futuros, mientras que la abusion es la simple derivacion magica de causa a efecto, sin la implicacion del
supuesto conocimiento del porvenir”.** En la abusion encontramos una prohibicion implicita: al describir
las consecuencias derivadas de la transgresion, se dice que esto debe evitarse; en cambio, en el tetzahuitl, se

interpreta un signo, y en muchas ocasiones, saber esto sirve para evitar un dafio.

2. El valor poético del Libro Quinto

El Codice florentino se realizd gracias a la colaboracion de tlacuilos, especialistas en distintas materias y un
grupo de estudiantes trilingiies de origen nahua que habian sido alumnos de Sahagun.*® Seguramente algunos
de ellos fueron los responsables de pulir la informacion recabada, pues esto se ve reflejado en el cuidado de
la expresion en ndhuatl. Por lo tanto, consideramos importante que el lector atienda no solo a la informacion
reunida, sino a la manera en cOmo se comunica.

Sabemos que los pueblos nahuas de procedencia prehispanica le daban gran valor a la palabra. Importaba
mucho el mensaje, pero sobre todo la manera de expresarlo; para dicha cultura hablar significaba conmover,
pues como dice Patrick Johansson, en néhuatl el verbo mati significa “saber”, pero también “sentir”’. Ambas
cosas son importantes, porque el conocimiento indigena “busca integrar los hechos por conocer a una totalidad

en la que se funde lo intelectual y lo sensible”.*! Este esmero en la forma de transmitir el mensaje evidencia

34. El titulo dice: “Apéndice del Quinto Libro. De las abusiones que usaban estos naturales”, Sahagun, 2006, p. 29.

35. Sahagtin, 2006, p. 29.

36. Codice florentino, £.15r, traduccion de Juan Carlos Torres.

37. Cadice florentino, £.15r, traduccion de Juan Carlos Torres.

38. Covarrubias, 1998. Por su parte, Lopez Austin dice que “la abusion nace de la interpretacion que del mundo hace el hombre; pero
solo se manifiesta como tal en el enfrentamiento de culturas... entre los mismos indigenas las abusiones eran mas frecuentes entre
la gente inculta...”. Lopez Austin, 2017, p. 11.

39. Lopez Austin, 2017, p. 11.

40. En el prologo al Libro Segundo de la Historia general Sahagiin menciona a cuatro de ellos: Antonio Valeriano de Azcapotzalco,
Alonso Vegerano de Cuautitlan, Martin Jacobita de Tlatelolco y Pedro de San Buenaventura de Cuautitlan. Sahagtin, 2006, p. 107.
41. Johansson, 2004, p. 60.

11




una consciencia estética.

El estilo del ndhuatl en el Libro Quinto es rico en figuras retéricas, porque a través de ellas se busco
provocar un efecto en los receptores del mensaje. Esto coincide con el concepto de desautomatizacion del
lenguaje. Como dice Victor Slovski “nosotros llamaremos objetos estéticos en el sentido estricto de la palabra,
a los objetos creados mediante procedimientos particulares, cuya finalidad es la de asegurar para esos objetos
una percepcion estética”.*? Por tanto, valoramos los tetzahuit/ como poéticos, porque es evidente que en ellos
hubo una intencion de asegurar una percepcion estética.

Por otro lado, debemos tener en cuenta que las obras no tienen un sentido Unico e imperecedero,
pues ello depende, en gran medida, de la lectura e interpretacion que se hace de ellas. Las reacciones que
provoca una obra constituyen un dato importante para saber el valor que se le estd asignando en un momento
determinado.” En este sentido, los presagios han llamado la atencion a lo largo de la historia de la literatura,
desde la lliada* hasta nuestros dias.*> En México también, pues la tradicion oral los ha retomado.* Lo mismo
en la literatura indigena, como se puede ver en dos poemas que recrean el presagio del tecolote que anuncia la
muerte. Uno es el de la escritora en lengua maya Briseida Cuevas Cob,* el otro del poeta mazateco Apolonio
Bartolo Ronquillo.* De esta manera, su recepcion en la literatura demuestra el valor que se le ha dado a lo
largo de la historia.*

Asi, tenemos que en la historia de la literatura los presagios han jugado un papel importante (recepcion
literaria), pero también éstos poseen un valor en si debido a la desautomatizacion del lenguaje, planteamiento

proveniente de las teorias formalistas (principios del siglo XX), para quienes la creacion literaria consiste en el

42. Slovski, 1999, p. 60.

43. El caracter artistico de una obra se puede determinar “por medio de la forma y el grado de su efecto en un publico determinado”.
Jauss, 2008, p. 57.

44. En la Iliada, por ejemplo, se cuenta que el adivino Calcante da animo a los aqueos para seguir en la guerra, después de haber
interpretado el siguiente presagio: “Y aqui estaban, polluelos de una pajara, tiernos hijitos,/ en la mas alta rama, so las hojas
encogidos de miedo,/ ocho, y la novena era la madre que pario a los hijitos;/ aqui, aquélla los devoro, mientras miserables chillaban”.
Homero, 1996, p. 28.

Entonces, el adivino interpreta el signo y dice que las ocho crias y la madre representan los nueve afios que tardaran luchando,
teniendo como consecuencia éxito en el décimo: “;Por qué os volvisteis mudos, aqueos de melenuda cabeza?/ Sin duda, esta gran
sefial nos ha mostrado el provido Zeus;/ tarda, tarda en cumplirse, cuya gloria jamas morira;/ como ésta a los hijitos del ave devoro, y
a ella misma,/ ocho, y la novena era la madre que pario a los hijitos,/ asi a otros tantos afios nosotros alli guerrearemos,/ y al décimo
tomaremos a la ciudad de anchas calles”. Homero, 1996, p. 28.

45. Un ejemplo en nuestros dias lo tenemos en la tragedia Bodas de sangre, de Federico Garcia Lorca. En dicha obra, en el tercer
acto, el personaje de la Luna, caracterizada como lefiador joven, presagia la muerte de los amantes. La luna, dice: “Pues esta noche
tendran/ mis mejillas roja sangre/ y los juncos agrupados/ en los anchos pies del aire”. Garcia Lorca, 2003, p. 186.

46. Dos ejemplos pueden ilustrar esto. Uno es el famoso refran “cuando el tecolote canta, el indio muere”; otro es la cancion “El
triste”, de Roberto Cantoral Garcia, en donde se dice en una parte: “hasta la golondrina emigro/presagiando el final”.

47. En este poema, el yo lirico se pregunta qué muerte presagia el ave si ya han desaparecido los integrantes de esa cultura: “El biho
llega./ Se agazapa sobre el muro./ Medita./ Qué muerte anunciar/ si ya nadie vive en este pueblo./ Los fosiles de la gente/transitan a
ningun lado./ Pinta la luna las tumbas del camposanto/ que ha comenzado a masticar la maleza,/ el bitho/ ensaya un canto a la vida./
Se niega a presagiar su propia muerte”. Citado por Bayardi Landeros, 2019, p. 188.

48. En su poema “El buho anuncia una muerte” el fin fatidico que anuncia el ave es el del amor: “Canta el buho/entre el denso
follaje del viejo roble,/ oculto en la noche anuncia una muerte.// Una piedra silva en la oscuridad/buscando sus ojos redondos,/ se
agazapa y emprende el vuelo/ para seguir cantando desde la copa de otro arbol.// Mi dolido corazén/es envestido por el vendaval de
tu ausencia./ El noble buho lo sabe/ y sin ser culpable anuncia lo inevitable.// Y en tanto llega el fatidico dia/espero y cierro los ojos,/
y los recuerdos se arremolinan:/ y una vez mas soy el aire que cuela bajo tu enredo,/ mis besos son otra vez el fuego que incendian
tus mejillas,/ mis ojos son el rio que fluye y te hacen mar,/ y los dos somos como ayer/ sembrador y tierra bendecidos por la lluvia.//
Mas al salir del trance/escucho que el bitho sigue con su canto./ Te abrazo y te beso/ y lentamente se fueron cerrando mis ojos/ hasta
caer en la tumba de tu olvido”. Bartolo Ronquillo, 2019, p. 65.

49. “La teoria de la recepcion estética no solo permite comprender el sentido y la forma de la obra literaria en el desarrollo historico
de su concepcion. Esta teoria exige también la insercion de la obra aislada en su “serie literaria”, para conocer su ubicacion y su
importancia historicas en el contexto empirico de la literatura”. Jauss, 2008, p. 57.

12



uso consciente de recursos lingiiisticos para provocar efectos determinados en los lectores. Por tales motivos,
expondremos, brevemente, algunos de los elementos presentes en el Libro Quinto que estan ahi, de manera
intencional, para provocar un efecto de belleza: conmover y hacer sentir.

Entre los recursos empleados estd la repeticion. Esta es una figura retorica que consiste en “
la reiteracion de palabras idénticas... o de igualdad relajada...o bien en la igualdad de significacion de
palabras”.®® Por ejemplo, en el primer presagio, se dice: “In ye huecauh, in oc tlateotoco: in iuh quitoa,
cequintin huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque, in oc titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya...”.”'

Este fragmento repite in oc, y a través de ello se le da a la expresion un mayor ritmo,> pues como dice
Helena Beristain, el efecto estilistico de esta figura retdrica es “ritmico, melddico, enfatico”.>* Y evidencia el
caracter oral del texto, porque, como sabemos, las culturas orales tienden a ser redundantes y ritmicas.**

Mas adelante, en este mismo capitulo se dice: Inic centlamantli, yehuatl, in icuac aca quicaquia: in
tecuani choca, tecuani ipan choca...>® Nuevamente existe una repeticion, pero ahora de fecuani choca. Con
esta estrategia, ademds de otorgarle ritmo a la frase, se hace énfasis en la fiera que aulla (choca); esto no es
casual, porque es la accion de aullar la que constituye el signo que puede anticipar una desgracia; ademads, en
esta sonoridad radica el efecto de miedo que provoca. Recursos como este aparecen a lo largo del Libro Quinto
del Codice florentino.

También podemos encontrar paralelismos. De acuerdo con Miguel Leon-Portilla este es “de uso
constante en la poesia y en los discursos en nahuatl”; una de sus caracteristicas es la “...reiteracion de una
misma idea.” y consiste en “...dos lineas paralelas se contraponen ideas en forma antitética”.’® Por su parte,
Mercedes Montes de Oca dice que “este recurso consiste esencialmente en la repeticion de un item lingiiistico
o de una estructura en un punto subsiguiente del texto, de manera que las dos partes del sintagma se encuentran
alineadas”.”’

En el Libro Quinto esta “reiteracion de una misma idea” o “repeticion de un item lingiiistico o de
una estructura en un punto subsiguiente del texto” lo encontramos frecuentemente. Un tipo de parelismo
presente es el sindbnimo, el cual consiste en “la repeticion de elementos que son similares en significado o
importancia”.’® Ejemplo: zan ye papaqui. iuhquin acohuetzi in iniollo. .., en donde papaqui “la felicidad” y
acohuetzi in iniollo “‘el consuelo en el corazén” mantienen una relacion sindonima.

Otra figura retdrica que se emplea con frecuencia es la aliteracion. Esta consiste en “la repeticion de uno

o mas sonidos en distintas palabras proximas.”® Por ejemplo: cuauhnepantla, cuauhyohuacatla, cuauhitic...®'

50. Beristan, 1995.

51. “Antiguamente, cuando se idolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, [cuando] aun estuvimos ocupandonos, [cuando] atin
estuvimos aprendiendo, [cuando] aun lo deciamos en nuestra tierra...”. Codice florentino, f.1r., traduccion de Juan Carlos Torres.
52. “El pensamiento extenso de bases orales, aunque no en verso formal, tiende a ser sumamente ritmico, pues el ritmo ayuda a la
memoria, incluso fisioldgicamente”. Ong, 2009, p. 41.

53. Beristain, 1995; Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

54. “En una cultura oral... el pensamiento y la expresion tieneden a ser... acumulativas antes que subordinadas..., acumulativas
antes que analiticas..., redundantes o copiosas...”. Ong, 2009, pp. 43-46.

55. “El primero es éste: cuando alguien oia a [una] fiera aullar, [que] la fiera atlla en su presencia...”. Codice florentino, f.1rt,
traduccion de Juan Carlos Torres.

56. Ledn-Portilla, 2008, p. 26.

57. Montes de Oca, 2013, p. 28.

58. Christenson, 2012, p. 58.

59. “...s0lo estan felices, su corazon de esta manera se consuela...”. Codice florentino, f.1ry 2v, traduccion de Juan Carlos Torres.
60. Beristan, 1995.

61. “...en el medio del bosque, del bosque espeso, alto, en el interior de un arbol...”. Codice florentino, f.2v, traduccion de Juan

13




La relacion sonora de cuauh enfatiza el significado del bosque y provoca que el destinatario asocie “sentidos
semejantes a sonidos semejantes”.%
También esta presente en los presagios el simil o comparacion, que “consiste en realzar un objeto o

fendmeno manifestando, mediante un término comparativo (como o sus equivalentes), la relacion de homologia
que entrafia... otras relaciones de analogia... que guardan sus cualidades respecto a las de otros objetos o
fenomenos”.®* Veamos unos ejemplos.

En el primer capitulo dedicado a la fiera se compara su aullido con el sonido de un gran caracol (in
iuhqui tecciztli), con el de un cerro que responde (tepet! quinanquilia), con el llanto de una anciana (iuhquin
ilamapol choca).®* A través de dichas comparaciones se pretende hacer sentir lo que se cuenta; de hecho,
el cardcter sonoro del presagio y su efecto estan enunciados desde el titulo: Ic ce capitulo, oncan mitoa, in
tetzahuitl... quicaquia: in chocaya itla tecuani in anoce...%

Eneltercer capitulodedicado al presagio del yohualtepoztli(hachanocturna), se dice que los ofrendadores
al hacer merecimientos se solian encontrar con este espectro y advertian su presencia, pues sonaba como si
alguien partiera algo, como si partieran madera: iuhquin aca, tlaxeloa, cuauhxeloa.Y en seguida se afade que
el yohualtepoztli luce: iuhquin tlacatl quechcotonqui, quechcotoctic.®® Después se menciona que su pecho
suena “como si se chocara, se cerrara, se atrancara, chapoteara”: iuhquin ommonamiqui onmocacamapiqui,
ommopipiqui, onchachacuani.’” Nuevamente el recurso del simil favorece el efecto de hacer sentir lo que se
enuncia.

Por ultimo, en el capitulo sexto, al referirse a la comadreja se dice: auh inic tlatoa pipitzca, iuhquin
mapipitzoa: tocuilehua tocuilechoa, es decir: “habla, chilla, como si silbara con los dedos, diera gritos, hace el
ruido de las comadrejas™;*® este ejemplo confirma lo dicho en los anteriores. Y asi en otras partes.

Otra figura retorica presente es la onomatopeya. Esta es una “expresion cuya composicion fonémica
produce un efecto fonico que sugiere la accion o el objeto signficado por ella, debido a que entre ambos existe
una relacion a la que tradicionalmente se ha aludido llamandola imitacion...”.® Ejemplo de onomatopeya
lo encontramos en el capitulo segundo, cuando se menciona un ave llamada oactli, de la cual se dice que:
ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca quitoa: yeccan, yeccan; ™ es decir, ademas de describirnos como es
dicha ave y comparar su canto con la risa (ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca), se imita su sonido (yeccan,
yeccan). En otra parte, al hablar del tecolote, se dice que en su ulular se escucha: tecolo, o, o, tecolo 0 0.”" La
onomatopeya otorga realismo a la descripcion del presagio y hace sentir lo que se comunica.

De esta manera, podemos ver que tanto las repeticiones, los paralelismos, las comparaciones y las
onomatopeyas son algunas estrategias que fueron pensadas de manera consciente para producir determinados

efectos en los receptores. Los informantes no se limitaron a decir en qué consiste un presagio, sino que

Carlos Torres....en el medio del bosque, del bosque espeso, alto, en el interior de un arbol...”. Codice florentino, f.2v, traduccion
de Juan Carlos Torres.

62. Beristan, 1995.

63. Beristan, 1995; Codice florentino, f.1r, traduccion de Juan Carlos Torres.

64. "...in iuhqui tecciztli quipitza. tepetl quinanquilia: tecuyohua, tlahualania: iuhquin ilamapol choca *...como quien suena un
caracol, [como que] el cerro le responde, aulla, gruiie, como que llora una pobre anciana...”. Codice florentino, f.1r, traduccion de
Juan Carlos Torres.

65. “Capitulo primero donde se dice el presagio, [...] cuando alguien escuchaba que alguna fiera aullaba durante la noche”. Codice
florentino, f. 1r., traduccién de Juan Carlos Torres.

66. ““...como una persona decapitada, degollado, cercenado por la nuca”. Codice florentino, f.4v, traduccion de Juan Carlos Torre
67. Codice florentino, f.5r, traduccion de Juan Carlos Torres.

68. Codice florentino, f.8v, traduccion de Juan Carlos Torres.

69. Beristan, 1995.

70. ““...escuchaban su canto como que rie, dice: yeccan, yeccan”. Codice florentino, f.2v., traduccion de Juan Carlos Torres.

71. Cadice florentino, f.6v., traduccion de Juan Carlos Torres.

14



adornaron su descripcion con diversos recursos. Da la impresion que quieren hacer sentir lo que se esta

comunicando. En esto radica el valor poético de los presagios.

3. Edicion y traduccion del Libro Quinto

La ecddtica y la taduccion son dos actividades necesarias para quien desea llevar a cabo la edicion de algin
texto, en este caso de alguno de los libros del Codice florentino. La ecdotica, dirigida a la edicion de textos,
estard sujeta a los criterios metodoldgicos vigentes para la realizacion de ediciones criticas y la fijacion de
textos antiguos; dichos criterios pueden cambiar seglin los conocimientos culturales y cientificos establecidos
en cada época. Por otra parte, la traduccion comprende siempre un proceso semiotico de interpretacion del
texto, que deviene de las caracteristicas particulares que existen entre la lengua de partida y la de llegada, y
entre sus respectivos sistemas cognitivos, asi como de las categorias que lo conforman. Ademas, la formacion
del traductor, su contexto historico, el publico a quien dirige su trabajo y, en suma, los objetivos propuestos
para su traduccion también influyen en el resultado final.

En consecuencia, la traduccion solo se puede calificar en relacion con los criterios de traduccion
establecidos por el traductor, del mismo modo que una edicioén con respecto a la ecdética de su tiempo o los
criterios que selecciona. Por tal motivo, es necesario presentar los criterios editoriales y de traduccion que se
eligieron para la presentacion de este trabajo.

La paleografia y traduccion del Libro Quinto del Codice florentino forman parte del proyecto
Paleografia y traduccion del Codice florentino, coordinado por Pilar Maynez y que, desde el 2021, ha sido
albergado por la Facultad de Estudios Superiores Acatlan (UNAM).” Desde el comienzo de esta iniciativa se
establecieron algunas normas editoriales sobre el modo de presentar la paleografia y una lista de criterios de

traduccion’ que es necesario mencionar brevemente.

3.1 Criterios paleograficos

La paleografia se normalizé bajo los criterios del programa informatico (tecpana) creado para este proyecto
por Marc Thouvenot,” con el objetivo de facilitar la lectura del texto en nahuatl al reducir las distintas grafias
utilizadas a lo largo del texto. Sin embargo, dicho sistema no resuelve por completo el problema de la gran
variabilidad ortografica de los textos nahuas. Por lo cual, se llevo a cabo la normalizacion manual en una
considerable cantidad de casos.

La normalizacion consiste en unificar la ortografia de ciertas cadenas silabicas que conforman sonidos
propios de la lengua nédhuatl como hua, hue, hui, oa, h, x; asi como en cadenas sildbicas empleadas en latin
como qua>cua, v>u o en otras propias del castellano del siglo XVI como ¢>z/c. Al elegir una sola opcion
para representar estos sonidos se pretende obtener un beneficio practico en la busqueda y lectura de palabras
al reducir la gran cantidad de variaciones. Marc Thouvenot aborda los pormenores en el proceso de dicha

normalizacion, asi como sus aplicaciones en la investigacion, en su articulo titulado “La normalizacion grafica

72. Pilar Maynez (ed.) y José Rubén Romero (ed.), “El Codice florentino: su transcripcion y traduccion” en El universo de Sahaguin,
pasado y presente. Coloquio 2005, México, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Historicas,
2007, pp. 49-55.

73. Op. cit.

74. Marc Thouvenot, “La normalizacion grafica del Codice Florentino” en Segundo coloquio. El universo de Sahagun, pasado
y presente, 2008, México, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Bibliograficas, Instituto de
Investigaciones Historicas, 2011, 159-176.

15




del Codice florentino”.” Si el lector desea obtener mas informacion respecto a este tema remito a dicho texto.

La separacion de palabras se realizd conforme a las normas gramaticales del ndhuatl. También se
acordd mantener los signos de puntuacion del manuscrito original. Por otro lado, para facilitar la lectura del
texto ndhuatl y su seguimiento con la traduccion, se decidio separar los extensos parrafos, cuando es necesario,
tomando en cuenta su sentido.

Entre corchetes se relizaron dos tipos de sefialamientos: uno es la indicacion de los faltantes y de los
folios; y otro, las abreviaturas desatadas. Se conservaron los signos diacriticos como el acento circunflejo " y
la apostrofe o tilde © para indicar saltillos y el guion largo ~ para indicar duracion vocalica.

No obstante, en cuanto a las vocales dobles, se prefirid6 mantenerlas como aparecen en el original.
Algunas palabras se escribieron con doble vocal de manera sencilla como aaquetzativetzi, ieepa, eei, iee,
tlaalpichia, quinquechaana, etc; y en otros casos la doble vocal se encuentra intervenida con una “h”, marca
de saltillo. Por tal motivo, y para no cometer errores en la identificacion de saltillos o de la duracion vocalica,
se optd por dejar estas palabras tal y como vienen en el Cddice florentino.

Por otra parte, se ofrece un aparato de notas en la paleografia para indicar distintos aspectos: algiin
comentario de indole lingiiistica, paleografica o filolégica. También para indicar donde se hicieron correcciones
a errores evidentes del escribano y cdmo aparecian originalmente, o para indicar la lectura correcta de alguna

palabra que no se pueda corregir en la edicidon por no considerarse un error evidente.

3.2 Testimonios anteriores al Codice florentino: los Codices matritenses

La obra “etnografica” de fray Bernardino de Sahagun culminé en el Codice florentino, pero tuvo un proceso
paulatino de recopilacion de informacion en distintas etapas. El Libro Quinto sobre los presagios puede rastrearse
en dos etapas anteriores a la obra florentina, las cuales quedaron registradas en los diversos manuscritos que
conforman los Codices matritenses que se encuentran en la Biblioteca del Real Palacio y en la Biblioteca de la
Academia de la Historia, ambas en Madrid. La primera estapa corresponde a una lista de pesquisas registrada
en los Primeros memoriales, y la segunda, a un borrador del Libro Quinto realizado en los Memoriales a tres
columnas.

El testimonio mas temprano del Libro Quinto es la lista de presagios que Sahagun registrd durante
su etapa de recopilacion en Tepeapulco, Hidalgo (1558-1561), cuyos manuscritos son los llamados Primeros
memoriales, y ocupa los folios 303v y 85r. En esta lista aparece un encabezado que anuncia: Inic macuilli
parrapho ypan mitoa in tetzavitl yn temictli “Quinto parrafo donde se dicen los presagios mortales”, y solo se
presenta la entrada de cada uno y lo que se creia de €1, de la manera més breve y sin ninguna explicacion. Se
marcan diecisiete presagios, de los cuales solo quince conformaran los trece capitulos del Libro Quinto en la
version de Codice florentino, a excepcion del concerniente al chiquimoli que no se encuentra en esta etapa.

Practicamente casi todas las entradas corresponden a un capitulo. La cinco y seis formaran el capitulo
cinco en las siguientes versiones. La dieciséis, sobre el coyote (que en realidad debe ser la entrada quince, ya
que el escribano se saltd la numeracion en la nueve), quedard como un afiadido al capitulo trece.

En esta lista, las tiltimas dos entradas no se consignaran de nuevo en la siguiente etapa ni en el Codice
florentino. Estas dos entradas hablan sobre dos presagios que afectaban al pueblo completo: uno es cuando una
cafiada o un cerro se derrumban, y el otro cuando las fieras aullan.

El borrador que conforma la segunda etapa del Libro Quinto se encuentra en los Memoriales a tres

columnas. Estos memoriales se realizaron durante su estancia en Tlatelolco y en el Convento de San Francisco

75. Op. cit.
16



de México (1561-1569). Nuestro libro en cuestion abarca los folios 243v al 249v. Aqui podemos ver ya el
desarrollo de las quince entradas anteriores que se consideraron para integrar los trece capitulos del libro,
como se describid antes. Ademas se introduce un nuevo presagio entorno al pajaro llamado chiquimoli. En este
punto, Sahagun se toma el tiempo para desarrollar y explicar las circunstancias de cada presagio.

En estos memoriales, se registrd el apartado como Libro Sexto y no Quinto, lo que cambid después.
Tampoco aparecen aqui los encabezados de los titulos de cada capitulo, solo hay una anotaciéon marginal de
mano de Sahaglin que indica el nimero de capitulo y una descripcion breve.

Cabe mencionar respecto a la conformacion de los capitulos que solo las entradas sobre el coyote y
el pajaro chiquimoli quedaran sin su separacion en capitulos independientes en el Codice florentino y estaran
incorporadas al capitulo trece donde se tratan los presagios de las apariciones nocturnas; sin embargo, en los
Memoriales a tres columnas, dichas entradas se encuentran sin titulo igual que las anteriores. Es posible que
Sahagtin hubiera considerado desarrollar estos dos parrafos como capitulos independientes, pero finalmente
no pudo concluirlos y los dejo integrados en el capitulo trece.

La version final del Libro Quinto es la que culminé en el Cddice florentino que corresponde a la Gltima
etapa de trabajo de Sahagun ya en la ciudad de Tlatelolco (1578-1580). El texto del manuscrito florentino
muestra diversas caracteriticas en su presentacion frente al borrador de los Memoriales a tres columnas,
aunque el contenido es casi el mismo. El libro incluye un préologo en el que expone la inclinacion natural del
ser humano para conocer las cosas futuras que oculta Dios, que lo lleva por los caminos ilicitos de los agiieros,
los cuales presenta para conocimiento de los padres evangelizadores y su posterior extirpacion. Vemos que
se coloca el texto con los trece capitulos ya descritos y con sus encabezados. Se coloca el texto nahuatl en la
columna derecha y una traduccion muy libre debida a Sahaglin en la columna izquierda.

Es posible que durante su estancia en Tlatelolco, fray Bernardino anadiese un “Apéndice de abusiones”
para completar el Libro Quinto durante la eloboracion del Cédice florentino. Este da inicio con otro prélogo
donde se explica la diferencia entre agiieros y abusiones y la razén de incluir éstas ultimas. El “Apéndice” lo
conforman 37 capitulos que abordan una abusion en cada uno de ellos. Aqui se puede apreciar que se califica a
todas como disparates y locuras que la gente creia. Se nota una clara intervencion subjetiva en la presentacion
de estos capitulos en el texto ndhuatl. Al final, se incluy6 otra exhortacion breve en espafiol sobre la necesidad
de conocer las abusiones para poder identificarlas y erradicarlas.

Finalmente, la traduccion al castellano de Sahagtin debe considerarse como otra version o testimonio
en cuanto al contenido. El traslado es muy libre, ya que a veces sigue el texto ndhuatl, mientras que otras
omite palabras u oraciones breves. Por otro lado, hay informacion que el fraile afiade en su traduccion y que
no vienen en el texto en ndhuatl, lo cual aporta nuevos datos sobre el tema que se trata. La version libre en
espafiol esta acompafiada con algunas ilustraciones sobre las circunstancias de los presagios, los animales que
los ejecutan y algunas abusiones.

Estos avances progresivos en la formacion del Libro Quinto, se reflejan en la paleografia del texto
nahuatl por medio del aparato de notas. Primero, en cada encabezado de los capitulos se presenta el breve
texto en nahuatl correspondiente a los Primeros memoriales con mi traduccion al espafiol en una nota. Para la
segunda etapa, solo consigno en notas las variantes textuales de importancia entre el texto de los Memoriales a
tres columnas y el Cddice florentino, ya sean elisiones de palabras, adiciones de palabras, errores o empleo de
palabras distintas. No se indican como variantes las nasalizaciones, la duplicacion vocalica, ni las diferentes
marcas de saltillos u otras variaciones de indole grafica. La forma en que sefalé las diferencias textuales fue
colocar en una nota primero la leccion como viene en el Codice florentino, seguida de la leccidon como viene

en los Memoriales a tres columnas acompafniada de una abreviatura que marca su procedencia, por ejemplo,

17




quimottitia: quimottitiaya Mtc (Memoriales a tres columnas).
Las diferencias que presenta las traduccion libre de Sahagun frente al texto original en nahuatl se

trataran en la traduccion colocar en una nota primero la leccion como viene en el Cddice florentino, seguida
de la leccion como viene en los Memoriales a tres columnas acompanada de una abreviatura que marca su
procedencia, por ejemplo, quimottitia: quimottitiaya Mtc (Memoriales a tres columnas).

Las diferencias que presenta las traduccion libre de Sahagun frente al texto original en nahuatl se

trataran en la traduccion.

3.3 Criterios de traduccion

Los criterios generales para la traduccion son conservar los elementos discursivos del texto de partida, sin
violentar la estructura y el sentido del texto de llegada. De manera particular se mantienen en idioma original
nombres propios, cargos o titulos. Ademas, se conservan voces nahuas vinculadas a contextos culturales
particulares que no encuentre un equivalente semantico en espafiol, o que su concepto rebase el significado de
cualquier palabra equivalente en espafiol por ser una categoria distinta. En este ultimo caso, la decision de si
un concepto se mantiene en nahuatl por las razones antes dichas o si se traduce, es una decision particular de
cada traductor. Las palabras que se incluyan en ndhuatl se colocaran en cursivas, excepto los nombres propios.

En los casos de alternancia entre un término indigena castellanizado (nahuatlismo) y su traduccion en
espafiol como nahual o brujo (de nahualli), totola y pava (de totolin), se decidié conservar el nahuatlismo, el
cual revela la presencia del sustrato lingiiistico indigena en el espafiol de México.

Por otra parte, en el texto ndhuatl se incluyen algunos préstamos del castellano o hibridismos entre la
lengua ndhuatl y la castellana. Estas palabras las sefialé también en cursivas en la traduccion para que no pasen
desapecibidas en el cuerpo del texto.

Intento presentar una traduccion que refleje los rasgos del texto original, privilegiando la vision indigena
y los elementos del idioma nadhuatl, asi como los rasgos de la recopilacion y distribucion de la informacién en
la version final del Codice florentino. Este proceder puede implicar numerosas notas filologicas en un texto
breve, la realizacion de oraciones y frases con una sintaxis poco comun en el espaiiol, en algunos casos, o la
predileccion por presentar categorias especificas en su idioma original. Pretendo realizar un giro cultural en la
traduccion hasta donde me sea posible, evitando ser incomprensible, y con la intencion de llevar la experiencia
de lo extranjero del texto original al lector.

Asimismo, se ofrece otro aparato de notas filoldgicas o de caracter aclaratorio en la traduccion, con la
intencion de hacer el traslado mas comprensible respecto a su contexto cultural. Al mismo tiempo, se mantiene
un texto meta mas cercano al original. En las mismas notas introduzco fragmentos de la traduccion realizada
por Sahagln en la columna castellana, siempre que ésta agregue informacion que no venga contenida en el
texto nahuatl.

En el caso de las secuencias 1éxicas o verbales pareadas que forman un tercer significado, nombradas
por Angel Maria Garibay como difrasismos, se decidié mantener la estructura original en la traduccion y
colocar entre corchetes su significado metaforico; por ejemplo, in cuahuit! in tetl se traduce como “el palo,

la piedra (el castigo)”. Asimismo, se respetan las secuencias pareadas o sinonimicas frecuentes en el texto

18



nahuatl.

Pero en el camino de la traduccion suelen encontrarse obsticulos, desde como adaptar tanto las
categorias culturales como las estructuras gramaticales que son distintas entre la lengua de partida y la de
llegada. Como categorias culturales me refiero a las clasificaciones y conceptos que cada grupo hace para
definir su realidad, asi como las palabras que le asigna para referir dichas clasificaciones. A continuacion,
abordaré¢ los problemas de traduccion derivados del concepto de tetzahuitl que aparece en el Libro Quinto, asi
como las caracteristicas discursivas principales en el estilo de la lengua ndhuatl y como decidi reflejarlas en

el traslado.

3.4 Un problema de clasificacion: el presagio (fetzahuitl)

Sin duda, el concepto mas relevante en todo el Libro Quinto es el de tetzahuitl. En la introduccion anterior se
revisaron algunas de las definiciones que tiene dicho término en la cultura ndhuatl del siglo XVI, como son
maravilla, cosa escandalosa, asombrosa, espantosa y hazafia.” Podriamos afadir a este término tan complejo
las hierofanias y kratofanias que experimentaba el hombre ndhuatl y que también se denominaban como
tetzahuitl, ya fuera por medio de suefios premonitorios, misticos e inicidticos, o0 de manera presencial en
estados alterados de consciencia o en estados normales. En algunos textos novohispanos se nombra como
tezahuitl lo que en Occidente se conocia como milagro’ en ese tiempo. Como vemos, las acepciones del
término son numerosas y esto representa un problema de traduccion que debe solucionarse de algin modo.

La dificultad para traducir esta clasificacion radica en que el espafiol no cuenta con un concepto que
contenga todos o la mayoria de los significados anteriores, y a veces tan dispares; s6lo podemos encontrar
palabras que aluden a uno u otro significado en particular.

Bernardino de Sahagun utiliza las palabras “presagios” y “abusiones” para su traduccion, pero dichos
términos constituyen dos aspectos distintos. El primero tiene un caricter premonitorio que involucra un
desarrollo a futuro; el segundo, es una prohibicidon que desencadena una consecuencia en el presente si se
transgrede.” Utilizar alguno de los dos términos simplificaria la categoria original y no permitira al lector
apreciar su amplitud.

Por otro lado, s6lo en la primera parte del libro se utiliza la palabra tetzahuit/ en una variada gama de
combinaciones, mientras que en el “Apéndice” aparece una sola vez. Es decir, parece que unicamente aquellos
fendmenos que Sahagiin denomina como presagios reciben el término de tetzahuit! en ndhuatl, mientras que
las abusiones parecen no compartir esta clasificacion si hablamos de como se usa dicha palabra en el Libro
Quinto. Sin embargo, las caracteristicas del término nahuatl y su empleo en otros contextos contradicen esta

idea, y desconozco la razon por la que no se refieren a los textos del apéndice como tetzahuitl/, mas que una

76. Alonso de Molina, Vocavulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, edicion facsimilar de la de 1571,
estudio preliminar de Miguel Leén-Portilla, México, Porraa, 1970, I: ff.6r, 68v, 82r; II: f.111r.

77. Por citar un ejemplo, podemos mencionar la forma en que se refiri6 la aparicion de la Virgen de Guadalupe entre los antiguos
nahuas. Si bien, el texto llamado Nican mopohua menciona huey tlamahuizolli “gran maravilla”, el Manuscrito Mexicain 303 de la
Biblioteca Nacional de Francia que contiene la obra de teatro guadalupano titulada EI portento mexicano, refiere la aparicion de la
virgen a Juan Diego con la palabra tzopelic tetzahuitl.

78. Alfredo Lopez Austin, “Introduccion”, en Alfredo Lopez Austin, Augurios y abusiones, introduccion, version, notas y comentarios
de Alfredo Lopez Austin, México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Historicas, 2017, p. 11.

19




sola vez. En ningun caso del Libro Quinto se utiliza el término para aludir a una hierofania.

Dado que la palabra tetzahuit! se refiere principalmente para describir fenomenos que anticipan la
calidad del porvenir de las personas, opté por traducirla siempre como “presagio”. Esta decision la tomé a
partir de la importancia y complejidad que reviste el término, con el propodsito de ayudar a explicar el concepto
de tetzahuitl y asi ofrecer diversas alternativas de traduccion de acuerdo con su contexto, ya que mantener el
término ndhuatl no siempre aport6 claridad al traslado del texto.

En el aspecto formal, el término tetzahuit! se emplea de distintas maneras como sustantivo y también
se une a distintos verbos de valor cognoscitivo o sensorial. Como sustantivos se encuentra en las palabras
tetzahuitl, miquiztetzahuitl y tetzauhquimichin. Las dos formas sustantivas compuestas miquiztetzahuitl y
tetzauhquimichin las traduje como “presagio de muerte” y “ratones agoreros”.

El caso de los verbos es interesante porque propone significados distintos. Los verbos que se utilizan
en el texto son fetzammatia (transitivo), tetzahuitta (transitivo), tetzahuia (transitivo y reflexivo) y, en pocas
ocasiones, tetzahui, que parece funcionar como un verbo intransitivo. En el primer caso, el verbo se compone
de mati (saber/sentir/conocer/ etc.) y el sustantivo fetzahuitl, por lo que lo traduje como “considerar como
presagio”, “entender como presagio” o “conocer como presagio”. La razon por la que busqué expresiones
sinénimas o equivalentes para la traduccion fue la presencia de dicho verbo en distinta conjugaciones, a veces
en un mismo parrafo, por lo que no queria causar repeticiones cacofonicas.

El segundo verbo se compone también del sustantivo tetzahuitl y del verbo itta (ver), y lo traduje como
“ver como presagio” todas las veces que aparecio. Sin embargo, el verbo fetzahuia resultd mas complejo de
traducir por los multiples significados que tiene a partir de sus modos transitivo, reflexivo o reflexivo-transitivo;
ademas, el contexto también determina el significado del verbo. Por tales razones, lo traduje de distintas
maneras a lo largo del texto, considerando su transitividad o reflexividad y su empleo dentro del discurso.

2 13 29 6

Los distintos significados que elegi, segiin sea el caso, son “asombrarse”, “atemorizarse”, “maravillarse”,
29 ¢ 29 6

“presagiar”, “tener por presagio”, “tomar por presagio” y “ser presagio..). Cada acepcion corresponde a una

clasificacion particular del verbo (intransitivo, transitivo, reflexivo, etc.

3.5 Estilo del discurso

Como en el resto de los libros del Codice florentino, el discurso ndhuatl presenta las caracteristicas propias
de la oralidad, pero también el esfuerzo acopiador de un vocabulario que Bernardino de Sahagun manifiesta
directamente en el prologo a su Libro Séptimo. Por lo tanto, el empleo de repeticiones léxicas o sintagmaticas
(llamadas paralelismos) puede deberse a ambas razones.

En todos los casos, intenté mantener el estilo discursivo de la lengua ndhuatl, hasta donde el espafiol
lo permite sin modificar su estructura o violentar el sentido. Las secuencias pareadas las traduje con el mismo

estilo para provocar la cadencia propia de la lengua mexicana que se utilizo en el Libro Quinto:

Izquitlamantli, i, in quitetzammatia,
in quitetzahuittaya,
in tetzahuitl ipan quimatia in netetzahuiloya,

20



in tlatetzahuiaya.
Todas estas cosas las entendian como presagios,
las veian como presagios,
las conocian como un presagio. Se asombraban,
presagiaban.

Los llamados difrasismos (figuras compuestas de dos términos que forman un tercer significado) los traduje
como mencioné en los criterios generales del proyecto: de manera literal y el sentido metaférico entre
paréntesis. Cabe aclarar que dichas figuras retoricas tampoco abundan en el discurso del Libro Quinto. El tema
de los presagios tal vez no amerit6 el empleo de un registro lingliistico mas estético, sin embargo, algunos de
estos difrasismos aparecen cuando se expresa lo que algtin sacerdote predicaba o lo que determinada persona
comunicaba a otros. Es decir, se reproduce un estilo adornado en el habla cuando se emplea el discurso directo,
como sucedia en sus charlas o peticiones a divinidades, o simplemente por respeto. El registro del texto del
Libro Quinto es simple, exceptuando algunos fragmentos del discurso directo. Los difrasismos que aparecen

son los siguientes:

+ la pobreza entraré en sus cenizas, en su fogon (en su hogar)

+ van descargdndonos su oficio: la coa, el mecapal (la afliccion)

+ es donde protegemos de otras cosas a la cola, al ala (a la gente del pueblo)
+ quiza una coa, quiz4 un mecapal (trabajo agotador)

+ lo destruye con alguna afliccion, quiza una coa, un mecapal (una desgracia)

+ nuestra sangre, nuestro color (nuestro cuerpo) estard derramandose

La sintaxis del ndhuatl tiene su propio candn u orden para los elementos de la oracidn, y es distinto al del
espafiol. Si el texto de origen en mexicano respeta su propio orden sintactico, del mismo modo la traduccion
reflejard una sintaxis ordenada y correspondiente a la lengua de llegada. Si en algunos fragmentos del texto
de origen la sintaxis cambia y no sigue su orden establecido, también he buscado la forma de reflejar esto al
modificar de manera similar la sintaxis correcta en espafol, siempre que esto no vuelva confusa la traduccion.

Los tiempos verbales son también un rasgo destacable en el texto. En el texto nédhuatl, se intentan narrar
las acciones en pasado, sin embargo, con frecuencia se utiliza un presente historico o un futuro hipotético
dentro de la narrativa en pasado. Intenté reflejar estos saltos en la traduccion, siempre que el espafiol lo
permitiese.

La traduccion pretende conservar las caracteristicas anteriores del discurso néhuatl, su estilo particular
y el esfuerzo de Sahagun y sus colaboradores para acopiar un amplisimo vocabulario. Por tal razon, algunas
estructuras del discurso pueden no corresponder a las canonicas de la lengua mexicana debido a los multiples
objetivos que pretendia cumplir el manuscrito florentino. Por ejemplo, resulta particular la redaccion del

primer parrafo que trata de expresar el estado anterior de los nahuas antes de la Conquista:

In ye huecauh, in oc tlateotoco: in iuh quitoa, cequintin huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque,
in oc titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya: in ayaaque technelotoque: in ayaque totla onoque.
Izquitlamantli, i, in quitetzammatia, in quitetzahuittaya, in tetzahuitl ipan quimatia in netetzahuiloya,
in tlatetzahuiaya.

Antiguamente, cuando seidolatraba, algunos ancianos, la gente vieja, —mientras fuimos independientes,

21




mientras estuvimos pensando [que fue asi], mientras lo deciamos en nuestra tierra, nadie nos estaba
juntando con otros, nadie se avecinaba con nosotros— todas estas cosas las entendian como presagios,
las veian como presagios, las conocian como un presagio. Se asombraban, presagiaban.

En cualquier caso, quise mantener en la traduccion una fidelidad al texto de partida y mostrar las particularidades

de su estructura, y con ello, introducir al lector en la realidad del hombre nahuatl en visperas de la Conquista.

22



Paleografia y traduccion del
Libro Quinto
del

Codice florentino

23




24




Codice Florentino

Libro Quinto

Paleografia normalizada

[f.1r] Ic macuilli amoxtli, oncan motenehua: in
tetzahuitl catca, in quitetzammatia, in yehuantin

Mexica

Ic ce capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl in

quitetzammatia: in icuac yohualtica; aca
quicaquia: in chocaya itla tecuani, in anoce, yuhqui
aca ilamachocaya: auh yequene, in tlein quitoaya,

tonalpouhque: in mitohuaya tlamatinime catca™

Inye huecauh, in oc tlateotoco: in yuh quitoa, cequintin
huehuetque, huehuetlaca: in oc titixcahuitoque, in oc
titomattoque, in oc totlalpan tiquitoaya: in ayaaque
technelotoque: inayaquetotla® onoque. Izquitlamantli,
1, in quitetzammatia, in quitetzahuittaya, in tetzahuitl

ipan quimatia in netetzahuiloya, in tlatetzahuiaya.

Codice florentino

Libro Quinto

Traduccion nahuatl-espaiiol

[f.1r] Libro quinto donde se mencionan los que
eran presagios, [los] que estos mexicanos entendian

como presagios

Capitulo primero donde se dice el presagio, el
que entendian como presagio, cuando alguien
escuchaba que alguna fiera aullaba durante la
noche o alguien lloraba como una anciana. Y
también lo que decian los tonalpouhque,® que se
decia habian sido tlamatinime®

cuando se idolatraba,®

Antiguamente, algunos

ancianos, la gente vieja, —mientras fuimos
independientes, mientras estuvimos pensando [que
fue asi], mientras lo deciamos en nuestra tierra, nadie
nos estaba juntando con otros, nadie se avecinaba

con nosotros—, todas estas cosas las entendian como

presagios, las veian como presagios, las conocian

como un presagio. Se asombraban, presagiaban.

79. Registraré solo las variantes textuales importantes y errores entre los Memoriales a tres columnas 'y el texto de Codice florentino.
Comienzo por sefalar que los Memoriales omiten los respectivos encabezados en cada capitulo.

En los Primeros memoriales se anotaron las pesquisas inicales de estos presagios. El correspondiente a este capitulo dice: /nic
macuilli parrapho ypan mitoa in tetzavitl yn temictli. Inic centlamantli tetzauitl yehoatl yn aca quicaquia tecuani choca, mitoaya
ve yaumiquiz, anogo monamacaz “Quinto parrafo donde se dicen los presagios mortales. Primer presagio es éste: [si] alguien
escuchaba a la fiera aullar, decian que morira en la guerra o se vendera.”, £.303v. También véase Bernardino de Sahagtin, Historia
general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas
del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, edicion de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, Hauser y Menet, vols. VI-
VIII, 1905-1907; tomo 6, 1905, p. 108.

80. Ayaque totla: ayaaque totlah Mtc (Memoriales a tres columnas).

81. Plural de fonalpouhqui, “lector de los destinos”. Nombre que recibian los especialistas en la interpretacion y lectura de los
codices calendaricos llamados fonalamatl, que contenian las 260 combinaciones de la cuenta de los destinos con sus relaciones e
influencias en la vida cotidiana y sagrada de los antiguos nahuas.

82. Plural de tlamatini, “sabio” o “el que sabe cosas”.

83. Tlateotoca. Neologismo perteneciente al léxico del llamado “nahuatl de iglesia”. En sentido literal “seguir a los teotl” o
“divinidades”.

25




Inic centlamantli, yehuatl, in icuac aca
quicaquia: in tecuani choca, tecuani ipan choca:
in yuhqui tecciztli® quipitza: tepetl quinanquilia:
tecuyohua, tlahualania: yuhquin ilamapol choca.
Inin, quitohuaya ye yaomiquiz: anozo ye miquiz,
tlalmiquiz: anozo, ye itla commonamictiz, [f.1v]:
icnoyotl azo monamacaz, motlanamictiz: anozo
ipilhuan ceme, quinmonamaquiliz, quintlanamictiz:
quintlatlacolnamictiz, icnoyotl calaquiz, in inextitlan,

in itlecuillan: atl neneciz in ichan.

In ic[ua]c oyuh ipan mochiuh, y: niman ic
yauh, quittaz in tonalpouhqui: ompa quellacuahua,
quitlapaloa: quilhuia: Timotolinia xole, xolotze,
telpochtle, tiacahue: ca nel tictemoa, tiquitlani, in
mellacuahualoca: ca ic otihualla, in timotezcahuico,
in timamoxhuico: xicchie, in tlein oticmomacehui: ca
amo ihuiyan cualli: amo tlacayectli, amo tlacacemelle:
ca yuh conitotihui, in techcauhtihui, in huehuetque:
ca huictli, mecapalli, icnoyotl, quitemohuia: ithuan
anoce, ye* ixquich: azo titlatlatzihuiti, azo ye moztla,

huiptla, mozomaz, monenequiz, in ipalnemoani:

84. Tecciztli: tecuciztli, Mtc.
85. Ye: omitido en Mz.

El primero es éste: cuando alguien oia a
[una] fiera aullar, [que] la fiera atlla en su presencia,
como quien sopla un caracol, [como que] el cerro le
responde; aulla, grufie, como que llora [una] pobre
anciana; esto decian: “[ Alguien] morird en la guerra” o

L9 ¢

“ya morird”, “morira de causa natural”, o “encontrara
algo [f.1v]: pobreza extrema”. O tal vez: “Se vendera,
se dard en trueque o vendera a algunos de sus hijos,
los dara en trueque, los inducira a pecar.*® La pobreza

entrard en su cenizas, en su fogdn (en su hogar); el

agua se anegara en su casa’.

Cuando le haya sucedido asi, de inmediato
va a consultar al tonalpouhqui. Alla [éste] lo anima,
lo saluda, le dice: “Pobre mozo, mocito, jovencito,
hombre valiente, en verdad buscas, pides [tener] tu
animo, por eso viniste. Vienes a mirarte al espejo,
vienes a consultar los libros. jObserva lo que
conseguiste! No es muy bueno, no es algo bueno, no
es algo pacifico”. Asi, los ancianos van diciéndole, van
dejandonos su oficio: la coa, el mecapal (la afliccion);
hacen que descienda la miseria. “Y quiza [sea] todo,
quiza eres descuidado, quiza el Ipalnemohuani®’ se

enoje, esté¢ insatisfecho manana, pasado mafana.

86. Tlatlacolli. Neologismo de nueva funcion semantica perteneciente al 1éxico del “néhuatl de iglesia”. El verbo itlacoa y su
sustantivo, tlatlacolli, se utilizaron con el sentido de pecar después de la Conquista.
87. “Aquel por quien se vive”. Término utilizado para aludir al dios cristiano dentro del “nahuatl de Iglesia™.

26



Ma xicmotlatolchieli, ca yuh machiyotica, in
tonalamapan: in oncan tictlapielia, in cuitlapilli,
atlapalli: cuix zan nel  nimitzihizahuiz,
nimitzmamauhtiz? Ca mopan oquinec, in tlacatl
totecuyo: camo motlacayocoya, intecuani: timotolinia,
ca nel yuhcan timotlacatili: ca yuh ca motonal, in
amo tlacacemellecan. Auh inin, ca oneltico: azo
ye tocommahuizoz, in quenami momacehual: ma
ximellacuahua, ma titlaocox, ixquich motlapal: oc

motepitzyollo, oc mochoquiz, motlaocol ipan xonie.

jEspera su mandato! Porque con el signo en el
tonalamatl, es donde protegemos de otras cosas a la
cola, al ala (a la gente del pueblo). ; Acaso de verdad te
sorprenderé, te asustaré? Tlacatl,*® Nuestro Senor,* lo
quiso parati. Lafierano se cri6 como persona.”” Sufres,
es cierto que naciste en esta situacion, asi es tu signo
del tonalli,’* no es situacion pacifica para las personas.
Esto es lo que vino a verificarse, quiza lo respetaras.
(De qué manera sera tu merecimiento?”? jAlégrate!,

que te has afligido en todo tu dnimo. jSobreponte

a tu corazon pequeio, a tu llanto, a tu tristeza!

88. Titulo de nobleza: “Sefior”. También es un término para aludir a Tezcatlipoca, sin embargo, aqui parece dirigirse al dios cristiano.
89. Totecuiyo. Neologismo utilizado para aludir al dios cristiano. También aparece en otros contextos como una forma de nombrar
a Tezcatlipoca.

90. El sentido de esta oracion es: “La fiera no tiene la consciencia para saber lo que es bueno o es malo”, es decir, “la fiera no es la
culpable de lo que hace”. Fray Bernardino de Sahagun da el sentido a esta frase como: “y no hay que culpar al animal porque ¢l no
sabe lo que hace, porque carece de entendimiento, de razon”. Sahagin, Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, edicion
de Angel Maria Garibay, México, Porriia, 1999, p. 269.

91. “Destino”, “signo calendarico” o “dia”. La palabra fonalli se utilizo tanto para nombrar a los signos del calendario ritual de 260
dias, como para nombrar a una de las entidades animicas que constituyen al ser humano. Después de la Conquista dicho concepto
encontr6 un paralelo con la categoria cristiana de alma. Véase Alfredo Lopez Austin, Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones
de los antiguos nahuas, 2 vols., México, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas,
2008, tomo 1, pp. 223-252.

92. El término macehualli tiene distintos sentidos. Deriva el verbo macehua (merecer, hacer méritos) que suele asociarse con el con-
cepto cristiano de penitencia. No obstante, el verbo macehua, si bien encierra el significado de una serie de abstinencias y autosacri-
ficios menores que se hacian con el motivo de restituir faltas, eran, con mayor frecuencia, actividades realizadas para la preparacion
en rituales, como ofrendas divinas o como alistamiento para recibir lo divino u objetos divinos. No es un concepto que esté arraigado
al sentido de castigo o pena, como sucede con penifencia. De esta palabra deriva el sustantivo macehualli que llega a tener un primer
significado en torno al concepto de penitencia. El segundo sentido de la palabra es “macegual” o “persona del pueblo”. Este sentido
deviene del mito donde Quetzalcdatl hace una serie de actos rituales y de autosacrificios para crear al ser humano, por lo que en
forma participia, el objeto en el que recae el acto de merecer es el ser humano, el merecido, es decir, el macehualli. En adelante,
cuando se refiera a la persona del pueblo, traduciré macehualli como “macegual”’; cuando se aluda a actos rituales o se trate de una
recompensa o galardon, traduciré la palabra como “merecimiento”. Si se presenta como verbo, traduciré “hacer merecimientos”. En
el Libro V no se mencionan actos rituales como penas para retribuir una falta, pero solo en ese contexto podria traducirse macehua
y macehualli como “hacer penitencia” y “penitencia”.

27




Ca izca, za [f2r] oc nen ic
nimitzpantia, nimitzteteuhtia, ic nimitzpatia, ic
nimitzpayahualochtia: xitlamacehua, ma iciuhca

onyecauhtihuetzi,” in amatzintli: in monextlahual,
onmochihuaz: xoconmococohui, in izquitlamantli
in amatl: in copalli in olli etc. Icuac, in, ticmattihui,
izca tonalli, in ipan tictlamacazque, tlalxictentica:
in mehuiltitica, tithualmohuicaz: nican nicnomahuiz,
niccencahuaz, nictlatlamantiliz, in ixquich monequiz:
in izquican icaz, toteteuh, tonextlahual: ca nehuatl,
nonoma nictlatitiuh, in mochan: nicnomahuitiuh.

Thuin, in quichihuaya, motetzahuiani, motetzahui. etc.

Ic ome capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl
catca, in zan necoc tlachiaya: in yuhqui catca, in
icuac quicaquia, in tzatzia oactli: ihuan in tlein
quichihuaya, pochteca in icuac cana yuhqui otlica,
in impan mochihuaya in anozo impan tzatzia®
No

ithuan, quitetzammatia: in

ic[ua]c aca ipan huehuetzca, oactli:

93. Léase onyeccauhtihuetzi.

He aqui, [f.2r] en vano todavia te ofrendo
banderas, te ofrendo papeles con hule; con eso
te alivio, con eso te cubro de remedios. jHaz
merecimientos! Que se peraparen los papelitos® muy
rapido, que tu ofrenda de sangre se haga. Compra
todas estas cosas: el papel, el copal, el hule, etcétera.
Cuando vayamos a asirlos, he aqui el dia, en ¢l los
ofrendaremos a Tlalxictentica,” el que esta sentado.”’
Vendras. Todo lo necesario lo haré con las manos,
lo adornaré, lo separaré¢ aqui. Nuestros papeles
con hule, nuestra ofrenda de sangre, se erguiran en
todos lados. Yo, por mi voluntad, iré a quemarlo,
iré a hacerlo con las manos a tu casa”. Asi lograban

que se asombrase, que se maravillase, etcétera.

Capitulo segundo donde se dice el presagio que
habia [cuando] observaban a ambos lados, asi
estaban, cuando escuchaban que el oactli cantaba 'y
lo que hacian los pochteca®® cuando asi les pasaba,

o cantaba sobre ellos en algun lugar del camino

También entendian como presagio cuando

el oactli canta como riéndose de alguien.

94. En los Primeros memoriales se anotd: Inic vntlamantli tetzauitl yehoatl yn vactli vevetzca mitoaya ye yaumiquiz “Segundo pre-
sagio es éste: [si] el aoctli rie, se decia que morira en combate.”, £.303v. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de
la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de

la Real Academia de Historia, p. 108.

95. Se refiere a los papeles que se mojaban con hule o con sangre del autosacrificio y se ofrecian a las divinidades.
96. “El que yace a la orilla del ombligo de la tierra” o “El que esta lleno en el ombligo de la tierra”. Nombre de Xiuhtecuhtli, divi-

nidad del fuego.

97. Mehuiltitica. Tal vez alude a otro sobrenombre de Xiuhtecuhtli.
98. Plural de pochtecatl, “comerciantes profesionales”. Constituian un gremio particular dentro de la organizacion social de los

antiguos nahuas.

28



In yuh conitoa, ome huitz quitoa: in quenman
cualli, quenman amo cualli. In ic[ua]c cualli quinextia,
ic quicaqui in itlatol inic huehuetzca quitoa: yeccan,
yeccan, in icuac, in, amo netemmacho: atle ic
momauhtia, in nenenque: zan ye papaqui: yuhquin
acohuetzi®” [f.2v] inyollo: ipampa, azo itla cualtzin,
in ipan ic onyazque: azo itla ipan mopohuatihui:
itla cualli, quicnopilhuizque. Auh in ye oquicacque,
in yuhqui ommimictoc, ic huetzca, tlatlapitzahua:
in yuhqui, ixillan, iyomotlan, oncuacuauhti: in
yuhqui, mocacanahua, paqui, huehuetzca: yuhquin
ontlanahui, yuhquin ocehuetzi, aocac nahuati: za
tlatolihui, za tlaquechpilihui, ayocmo tenahuatili:
ic quimatia, azo itla ohui, impan ye ommochihuaz:
itla ohui, ye conmonamictizque: anozo ceme aca ye
miquiz: azo ye huitz cocoliztli, anozo cana impan,
ye hualmotzacuaz. In impan mochihua, in, azo cana
tepetzalan, atlauh itic, ixtlahuatl itic, cuauhnepantla,
cuahuitl itic:

cuauhyohuacatla, cuauhitic,

99. Despugés de esta palabra esta el reclamo in.

Asi dicen, dos cosas'® dicen: “A veces es
bueno, a veces es malo”. Cuando significa [algo]
bueno escuchan su canto como que rie; dice: “yeccan,
yeccan”.' Cuando no, hay preocupacion. Los
caminantes se espantan por nada. [En el primer caso]
solo estan felices; su corazon de tal modo [f.2v] se
consuela, porque asi tal vez les acontecera algo bueno,
tal vez estaran orgullosos por algo, recibiran algo
bueno. [En el segundo caso, cuando] ya lo escucharon,
segun yacen paralizados cuando rie, [cuando] rie con
voz delgada; como que se pone rigido su vientre, su
costado; [como que] enflaquece, parece que adelgaza
[y] rie alegremente. [Quien lo escucha] como que
enferma de gravedad, como que se congela. Ya nadie
habla claro, s6lo murmuran, s6lo encogen el cuello, ya
no entienden de leyes. Quiza les pasara algo peligroso,
se encontraran con algo dificil o cada uno morirg;
quiza viene la enfermedad o se postrara ante ellos en
alguna parte. Tal vez esto les pasa en alguna parte de
la canada, en el interior del barranco, en el interior
del valle, en el medio del bosque, del bosque espeso,

dentro de [un] arbol, en el interior de [un] arbol.

100. Huitztli, “espina”. Parece tener un uso metaforico para aludir a una “cosa” u “objeto”. También tendra el sentido de “castigo”,
“recompensa” o “destino” en el contexto de las apariciones de los nahuales de Tezcatlipoca que se mencionaran mas adelante.
101. La onomatopeya del canto de dicha ave significa también en ndhuatl “buen tiempo, buen tiempo”.

29




auh intla pochteca, oztomeca, nenemini:
yuhqui impan omochiuh, in impan ohuehuetzcac
oactli: quitoaya. Azo, ye itla,'” commonamictizque:
azo ye ontlaatoctizque: anozo ye acame,
tlahueliloque, inmac ye ommaquizque, ichtecque,

tetlacuicuilique, tetlatlazaltique, tetlanamoyelique,

inmac ye ontlatlazazque, quintlacuicuilizque,
quintlacencuilizque [f.3r], quintlatlazaltizque,
quintlanamoyelizque: anozo cana ceme, Yye

oncuauhtenhuetzizque, ye  onhuetzizque, ye

ommomayahuizque: noce,'” ye ontecuancualozque,

tecua[n]tlacualtin, tecuanime intlacualhuan,
ye ommochihuazque: anoce, cana impan ye
hualmotzacuaz yaoyotl: ye conmonamictizque

In icuac in, in aquin tachcauh, in
tachcauhchiuhtiuh, in tachcauhicatiuh
otlipan, oncan pehua, in quimelacuahua, in

quinchoquiztlapaloa, iteiccahuan, itlahuapahualhuan,

in otli ipan quimixtlamachtia, quimilhuia.

Ximellacuahuacan, nopilhuane, noteiccahuane,
quennel titotolinia: macayac tlaocoya, nentlamati
in iyollo, ca nel ic tihuallaque, in timiquico:'®

ca yuh hualyetia, yuh quihualmattia in toyollo:

102. Itla: ytlan Mtc.
103. Noce: anoceh Mtc.

Si los pochteca, los oztomeca viajaron [y]
asi les paso, que el aoctli se rid6 de ellos, decian
que quiza algo se encontraran, quiza despilfarraran
la riqueza. O algunos caeran en las manos de los
malvados, de los ladrones que le han robado a la
gente, le han hurtado a la gente, le han usurpado a la
gente; arrojaran cosas en sus manos, les robaran, les
robaran todo [f.3r]; los obligardn a dejar sus cosas, les
hurtaran [algo]. O cada uno se desplomaré en algiin
lugar; ya caerdn, ya se tiraran. O ya seran devorados
por las fieras, [seran] comida para las fieras, [serdn]
la comida de las fieras. Ya sucederan [estas cosas] o

la guerra los cercara en algun lugar, ya la enfrentaran

Cuando alguien principal va primero, avanza
primero por el camino, alli comienza a animarlos,
saluda con lagrimas a sus hermanos menores,'® a sus
protegidos, a los que instruye en el camino, les dice:
“;Animense, hijos mios, mis hermanos menores!
Somos pobres, ;qué remedio hay? Que el corazon de
nadie esté triste, afligido, porque asi vinimos, acudimos

a morir. Nuestro corazoén asi viene, asi lo sabe;

104. En el Codice florentino aparece la palabra timiquizo (timiquico), que es un error del escribano quien afiadié una cedilla al sufijo
de movimiento del verbo -co. Sin embargo, en los Memoriales a tres columnas la palabra se encuentra como timiquico (“acudimos

a morir” o “venimos a morir”), que es la forma correcta.

105. Término de parentesco con el que los nobles también se dirigen a sus subordinados.

30



inic tichuallalcahuique, tichuallalotique in tonca,'*
in teca: in tahui, in totla, in tomach, in tohueltiuh:
ca ye'” inic techchoquili, inic topan quipixo,
in ichoquiz, in itlaocol: azo cana [f.3v] nican,
ixtlahuatl, atlauhtli itic, cuahuitl itic, cecemmantoz
in tomiyo: in totzon, nonoquiuhtoz, aalacatoz in
tezzo, in totlapallo: ca nel otomacehualtic, ma cayac
quicihuatlamachti in iyollo: xicmotlacuammacacan
in miquiztli, xicmotlatlauhtilican in totecuyo: ma
cayac tle itic quinemiti, quilnamiqui: ma za quin ic
ticmatizque, in zazo tle itech titotzotzonatihui:'®®
oncan ic cemmayan, tontochochoquilizque: ca nel
yehuatl'” inic tiquinteyotico, tiquimitauhcayotico,
tiquintonalehuaco,

tiquintzonteconacocuico

in totechiuhcahuan, in pochteca, in iyaque:'"’

quimattihui,  yuh'"

ca yeeppa!!! yuh!"2

quimahuizotihui, camo quin tehuan yancuican

ye toconnextizque, ye toconittazque, in tlein

topan mochihuaz: ximellacuahuacan, nopilhuane.

106. Léase foca.
107. Ye: yee, Mtc.

de este modo nos apartamos, huimos de nosotros, de
de la gente. Nuestra tia, nuestro tio, nuestro sobrino,
nuestra hermana menor asi nos lloran, asi deshacen su
llanto, su tristeza sobre nosotros. [f.3v] Quiza nuestros
huesos, nuestro cabello, estaran esparciéndose
en algiin lugar, aqui en el valle, en el interior del
barranco, en el interior de un arbol; nuestra sangre,
nuestro color (nuestro cuerpo), estard derramandose,
estard esparciéndose de modo pegajoso, porque
somos maceguales. Que el corazon de nadie se haga
femenino. jEsfuércense todo lo posible para la muerte!
jRueguen a Nuestro Sefior! Que nadie mantenga,
recuerde nada en su interior, que en breve tiempo asi
lo sabremos, sea lo que fuere [contra] lo que vamos a
golpearnos. Alli por siempre lloraremos, ya que de este
modo venimos a honrar, venimos a afamar, venimos
a enaltecerlos en su signo, venimos a glorificar la
memoria de nuestros engendradores, los pochteca, los
viajeros. Desde la antigiiedad asi lo vienen sabiendo,
asi lo vienen honrando. Pues no somos nosotros los

primeros que en breve descubriremos, veremos,

lo que nos acontecera. jAnimense, hijos mios!”.

108. Tle itech titotzotzonatihui: tle tictonamictitiui yn ¢agotle ytech titotzotzonatiui, Mtc.

109. Ca nel yehuatl: ca nelhuatl, Mtc.
110. Iyaque: iaque, Mtc.

111. Yeeppa: yeppa, Mtc.

112. Yuh: yuhqui, Mtc.

113. Yuh: yuhqui, Mtc.

31




Auh  intla cana  oimpan  ihuac,'*
cana cuahuitl itzintlan, anozo atlauhcamac,
ommololoa, onmocemololoa, ommotepeuhtitlalia,
monechicoa, quicuitlalpia, quicencuitlalpia,
quicemilpia; quicemmana in intopil, in ipan
quixehuaya [f.4r] in'" inteouh: iyacatecutli.
Oncan ixpan tlamacehua, mizo, monacaztequi,

tlacoquixtia,''® za quimocemmacatoque, in tlein
impan, ye ommochihuaz: auh aocac ontlamati,
aocac itlamatia, intla yuhqui impan mochihua,
in yuhqui ic oquintetzahui oactli. Auh anoce zan
maquiza, acazo tle impan mochihua: in oncan in
nemauhtiaya,'” in inmahuizcuiyan omochiuhca.
Intlaca tle impan omochiuh, ic occeppa achitzin,
hualmoyolizcalia: hualaquetza onmocuaahayohuia:

ic ommotonallalilia: inic intech oacca mahuiztli:

auh in mauhcatlaca teteiccahua, in amo
tonalchicahuaque,'® in amo tonallapalihui: za ye in
quimattihui, in quimamattihui: aocmo paqui, aocmo

tlatoa, aocmo nahuati,'” aoccan ahuia in'* iyollo:

Si cae la noche sobre ellos en alguna parte,
debajo de un arbol o a la entrada de un barranco, se
arrejuntan, se juntan completamente, se amontonan,
cifien

se ayuntan. Atan, atan completamente,

completamente, extienden completamente sus
bastones, con ellos hacian una estatua que representaba
a [f.4r] su divinidad Yacatecuhtli.'*! Ahi, frente a ella,
hacen merecimientos: se sangran, se cortan las orejas,
se pasan varas [por orejas y lengua]. Solo se someten
por completo a lo que les sucederd, ya nadie piensa en
esas cosas, ya nadie cavila cosas. Si de este modo les
acontece, asi el aoctli los atemoriza. Quiza se libran
del mal, quiza les pasa algo. Ahi se espantaban; se
habia convertido en su momento para atemorizarse.
Si no les acontecia nada, volvian en si, levantaban la

mirada, se confortaban un poco el resto del tiempo. Asi

se manifiesta el destino; asi habia entrado el miedo.

Y los asustadizos, los hermanos menores
que no fortalecen su tonalli, [que no] acrecientan su
tonalli, s6lo van temiéndole [al canto del aoct/i], van
atemorizados. Yanoestancontentos, yanohablan, yano

hablanclaro,sucorazényanoestaalegreenningunlado.

114. Esta palabra aparece en el Codice florentino como ioac por lo que se moderniz6 como ihuac. En los Memoriales a tres colum-

nas aparece como yohuac.

115. In: omitido en Mtc.

116. Tlacoquixtia: tlaquixtia, Mtc.
117. Léase momauhtiaya.

118. Léase tonalchicahuah. Se marcd el plural con la terminacion -gue sin estar en tiempo pasado o futuro.
119. Aocmo tlatoa, aocmo nahuati : aocmo nahuati, aocmo tlatoa, Mtc.

120. In: omitido en Mtc.

121. “Sefior de la vanguardia”. Divinidad patrona de los pochteca o comerciantes profesionales.

32



za tlanauhtihui, in nenemi, za imitic tlacuicuilotihui,
in tleinmach'* quilnamiqui: ayocmo ihuiyan, in
oc nen achi quitoca tlalli: za ye in quimati, azo
quincana in ye commonamictizque, in tlein huel
quitoznequi  [f.4v], intetzauh omochiuh: inic
omotetzahuique. Ye omito, tel ayac quimati, in azo
huel neltiz: in acanozomo, ca itlatol itech mocaqui:

inic ome huitz quitoa, cualli ithuan amo cualli.

Ic ei capitulo, oncan motenehua: in tetzahuitl
catca, in tetzammachoya: in icuac yohualtica
quicaquia, in yuhqui aca, tlatepozmihuia: in

yuhqui cuauhxeloaya, in quitoaya, yohualtepoztli'*

No ihuan, tetzahuitl catca, netetzahuiloya,

tetzammachoya: in itoca yohualtepoztli. Icuac

caquiztia, in ohuellallimictimotecac: in aocac

nahuati. In ontlamacehuato, in onacxoyatlalito

tlamacazque: in intlamacehuayan tepeticpac,
in zazo campa ye, onhuiya, inic mocaquia, inic

caquiztia, yuhquin aca, tlaxeloa, cuauhxeloa: cenca

S6lo van empeorando [mientras] caminan, [el
miedo] va grabandose en el interior de ellos, piensan
en muchas cosas, ya no estdn contentos. En vano
siguen un poquito [el camino de] la tierra, quizé en
poco tiempo aciertan en ello, descubriran lo que
significa [f.4v] su presagio acontecido, [y] por lo
que se han atemoridado. Ya se dijo [su destino], pero
nadie sabe si acaso serd verdad, tal vez no aceptan

su mensaje. Dos'?* cosas dicen: es bueno o es malo.

Capitulo tercero donde se menciona el presagio
que habia, el que se entendia como presagio,
cuando escuchaban durante la noche como
que alguien golpeaba con un hacha, como si

cortaran madera. Le decian: “el hacha nocturna”

También era presagio, era tenido por presagio,
se entendia como presagio a la llamada “hacha
nocturna”. Cuando sonaba, [es por que] se
extendido la muerte repentina. Ya nadie hablaba
claro. [Cuando] los tlamacazque'” iban a hacer
merecimientos, iban a colocar las ramas de acxoyatl;

cuando es su momento de hacer merecimientos en

122. En el Codice florentino se escribio tlemmach, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres columnas se escribid

tleinmach.

123. En los Primeros memoriales se anoto: Inic etlamantli yehoatl y iovaltepuztli iuhquin aca tlaxeloa quauhtequi iuh mitoaya ago
ytla ipan muchivaz “Tercer [presagio] es éste: el hacha nocturna es como [si] alguien parte madera, corta madera. Asi decian que
quiza algo les aconteceria.”, £.303v. También véase Sahagin, Historia general de las cosas de la Nueva Espafia por fray Bernardino
de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
124. En nédhuatl aparece inic ome, “segundo”, pero su sentido se entiende mejor si se traduce como un niimero cardinal.

125. “Los que daran de comer” o “los que daran ofrendas”. Nombre de los sacerdotes dedicados al culto de Tlaloc.

33




hueca caquizti, cenca temamauhti, teyolmicti,

tezotlauh. Inin, yohualtepoztli, yuh mitoa, quilmach
[f.5r] yehuatl, ipan mixehuaya, in tezcatlipoca:

inic teca mocacayahuaya, teca mahuiltiaya,

quitoa. In aquin quittaya, in mihihuintia,
in 1iyollo quimati, in amo momauhtiani, in

tonallapalihui, huel ic momotla: quimomaca,

ayocmo quicahua, inic huel quittaz, quitlacanotzaz,
huel itech mopiloa, itech motlapaltilia, inic quitoca:
quitepotztoca, quitlalochtoca, ipampa inic huel
caciz: quittaz, in quenami itetzauh: in yuh conitoa,
in aquin huel cacia, in quittaya: ayaxcan in huel
itech pachihui: oc quitotoca, nohuia[n] quinemitia:
nohuian caaxitia. Icuac in oquiciammicti, cana otlica
quihualmochieltia: auh in ye quitta in ye quitzticac,
tlacatl

quechcotonqui, quechcotoctic,

yuhquin

quechtepoltic: thuan elchiquiuhtlapanqui,

ellapanqui: in yuh conitoa: quilmach yehuatl, in
caquizti, yelchiquiuh: yuhquin ommonamiqui'®®

onmocacamapiqui, ommopipiqui, onchachacuani.

126. Ommonamiqui: onmonanamiqui, Mtc.

las cimas de los cerros, por donde iban se escuchaba
de este modo, sonaba de este modo, asi como si
alguien partiera algo, partiera madera, sonaba
muy a lo lejos, [era] muy aterrador, pavoroso,
fatigoso. Esta ‘“hacha nocturna”, asi se decia,

dizque [f.5r] ella representaba a Tezcatlipoca,'’

asi se burlaba de la gente, se divertia con la gente.

Dicen que quien lo miraba era valiente,
certero. No [era] cobarde, [era] de tonalli fuerte.
De inmediato se lanza, se aduefa de él, ya no lo
deja porque lo examinard, le hablard en persona. Se
prende de €I, se mantiene firme con él, de este modo
lo sigue, lo persigue, corre detras de ¢l asi hasta que
lo alcance, [hasta que] vea la forma de su portento.
Asi dicen que quien lo atrapaba, lo veia, lo sometia
con dificultad; lo persigue por todas partes, lo trae
de alla para acé, lo trae por todas partes; cuando lo
ha agotado, lo atrapa, lo retiene en el camino. Ya lo
ve, permanece viéndolo. Luce como una persona
decapitada, degollada, cercenada por la nuca, y el
pecho esta partido, el pecho estd rajado. Asi dicen,
dizque eso mismo es lo que suena, su pecho, como

si se chocara, se cerrara, se atrancara, chapoteara.

127. “El humo del espejo”. Es posible que el concepto de dicha divinidad haga alusion especificamente al reflejo o brillo de algtin
espejo, que eran elaborados de obsidiana en época prehispanica. En la cultura nahuatl, la cualidad del brillo se expresa bajo la ima-
gen del humo como acontece en otros objetos, por ejemplo el cometa: citlalpopoca, “el humear de la estrella”, donde el humo alude

al brillo de ésta o su estela de luz.

34



Auh in yehuatl, in, in [f.5v] aquin oquimottiti:
in azo tlamacazqui, in anozo zan mihihuintia in
yaotlahueliloc: in icuac in ohuel cacic, in ohuel
quittac, niman ye quimottilia in iyollo: quicuitihuetzi,
quitlalochana quimotzoltzitzquia, quicotonilia: ic
quitlaitlanilia, in tlein quimacaz, in tlen quinemactiz,
in tlein quimacehualtizz azo necuiltonolli, azo
tlamaliztli, azo oquichiyotl: anozo netoliniliztli,
azo huictli, azo mecapalli: yuh mitoa, ca moch
itenamac'#*

ye quitemacehualtiaya, mochihuaya.

Auh intla ye quinotza, quilhuia: tocniuhtze,
huitzitle, yaotle: tle tinechilhuia: tle tinechnequilia,
xinechcahua: nimitzmacaz in tlein ticnequi:
huel niman ic tenotzaya, ic quitlacatocayotiaya,
in aquin tlein itoca, in ipiltoca. Auh quilhuia in
macehualli, in oquimottiti: amo nimitzcahuaz,
ca onimitzan. Ic oncan quilhuia, izca ce huitztli:
nimitzmaca, xinechcahua: amo quicelia, amo
quihuelitta, in yollochicahuac: quinicuac quicahua,
intla [f.6r] eei, anozo ye nahui, quimaca huitztli:

ic quinextia, quinezcayotia, ca tlamatiuh in yaoc,

128. Itenamac: ytenemac, Mtc.

Y a este mismo [f.5v] quien lo haya visto,
quizd un tlamacazqui o solo alguien borracho, [0]
valiente guerrero, cuando [ya] lo sujetd bien, [ya]
lo examin6 bien, luego le ve su corazon, arremete
contra ¢l, lo toma hacia atrés, lo agarra apretandolo,
se lo arranca. Con éste, le pide lo que le dard, lo
que le otorgara, lo que le dard a merecer; quiza
[serd] riqueza, quizd cautividad [en combate],
quiza heroismo, quizd miseria, quiza la coa, quiza
el mecapal (el trabajo agotador). Asi se dice que le

concedia a la gente todas sus dadivas, [asi] sucedia.

Y si [el portento] lo llama, le dice: “Amigo
nuestro, Huitzitl,'"” Yaotl,'** ;qué me dices? ;Qué
quieres de mi? jDéjame! Te daré lo que ti quieras”.
De inmediato llamaba a la persona, asi lo nombraba
como persona, cual sea su nombre de aquel, [y] con su
nombre de noble. Y el macegual que lo vio le dice: “No
te dejaré porque te atrapé”. Alli mismo [el portento]
le contesta: “Aqui estd una espina, te la entrego,
jdéjame!”. [Pero el macegual] no larecibe, no laacepta
con entusiasmo. Entonces, lo deja si [f.6r] le da tres o
cuatro espinas, las cuales lo simbolizan, lo representan

[al portento], pues lo vacapturando [como] encombate.

129. Figura mitica del sacerdote de Huitzilopochtli, guia tribal y mas o menos identificado con el mismo dios. Véase Cristobal
del Castillo, Historia de la venida de los mexicanos y de otros pueblos e historia de la conquista, edicion y traduccion de Federico
Navarrete, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (CONACULTA), 2001, p. 93. Aunque en este segmento se habla
de Tezcatlipoca, los antiguos mexicanos solian asociar la imagen de dicho dios y la del dios Quetzalcoatl con la de su dios tribal
Huitzilopochtli. También se menciona una relacion de identidad entre ambos dioses en los mitos de la caida de Tula en el Libro 111

del Codice florentino.

130. “Enemigo”. Nombre de Tezcatlipoca, también mencionado como Necoc Yaot! “Enemigo de ambos bandos”.

35




amo nenquizaz:"! izqui caciz in oquitenehuili,
in oquimacac huitztli: ic moch oncan, quimacehualtia
in tlalticpac paquiliztli, neyollaliliztli: in xochitl, in
iyetl, in netlamachtilli: in tilmatli, in tenzacatl, in
tlalpiloni. Auh ihua[n] mitoa, yuhca in nenonotzalli, in
tlatlatolli: in aquin amo quitlatlatoltia, zan huel niman
quicotonilia, quitlatzcotonilia in iyollo: ixpampa
yehua, motlaloa in oquicotonili'"** iyollo: cana
quitlatia, huel quiquiquimiloa,'*® quitepitzilacatzoa:
quinicuac in otlathuic quittac,'** in quiteittitia, intla
cualli, intla yectli: in conitta: iztac ihuitl in molontica,
anozo huitztli, azo ce, anozo ome, ic quinextia ca
cualli, in imacehual: omochiuh. Auh intlacamo cualli,
in conitta: tecolli, anozo tzotzomatli, ic quinextia,
in  zan netoliniliztli,

icnoyotl, oquimacehualti.

Auh in aquin, amo cenca tonallapalihui,
in amo [f.6v] itzin, amo itzitzin, in mauhcatlacatl:

amo zan'® huel cana, zaniyo quicaqui, zan icampa

[Esto] no pasard en vano, alcanzara todo lo
que le prometio, las espinas'*® que le dio. Ahi, por
completo, lo recompensara en la tierra [con] felicidad,
[con] consuelo: [con] las flores, el tabaco, la riqueza,
las mantas, los bezotes, las diademas. Y se dice: asi es
el pacto, el acuerdo, que quien no lo hace hablar, s6lo
luego le corta, le arranca su corazén, huye de ¢l al
haber cortado su corazén, en alglin lugar lo esconde,
lo envuelve muy bien, lo enreda con material duro.
Entonces, cuando amanecio, lo vio, lo muestra a la
gente; si es bueno, si es recto, ve plumas blancas que
estan esparcidas o espinas, quizauna, quiza dos, coneso
manifiesta que es buena su recompensa, [asi] sucedio.
Y si no es buena, ve carbon o andrajos, con los que

se manifiesta que solo recibid pobreza, sufrimiento

Quien no fortalece bien su fonalli, [el

que] no [f.6v] [tiene] fundamento, [el que]

no [tiene] base, la persona cobarde, no puede

atraparlo. Solo lo escucha, solo se desmaya

131. En el Codice florentino se rigistrd nenquicaz, pero es un error del escribano al momento de pasar el texto ya que en los Memo-

riales a tres columnas si se registro la cedilla en nenquigaz.

132. Oquicotonili: oquicotonoli, Mtc.

133. Quiquiquimiloa : quiquiquimiloa quiteteuhquiquimiloa, Mtc.
134. Quittac: quitta, Mtc.

135. En el Codice florentino se registrd can, pero debe ser un error del copista ya que tiene mas sentido en el texto el adverbio zan.
136. Es decir, las espinas que obtenga la persona valiente son la garantia de riquezas o cautivos en combate que el portento le entre-
gara para que lo suelte. En este sentido, si le entrega las espinas es porque le dara lo que le ha prometido.

36



ontlacuecuetlaxoa, ontlacuecuechcahua: amo huel

quitoca, zan onciammiqui, onmociyauhcanequi,

mimiqui in inacayo, za otlica chachapantiuh,
ayocmo huel nenemi: ic quimati in zan oquitetzahui
yohualtepoztli, zan ica onmocacayauh, ica
ommahuilti: azo cocoliztli, miquiliztli: anozo icnoyotl,

tlacoyotl, tlatlacolli, in oquimacac: inic oquimotlac.

Ic nahui capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl

inic motetzahuiaya, in icuac tecolotl chocaya'?’

No thuan netetzahuiloya, tlatetzahuiaya,
tetzammachoya, in tecolotl choca: in icuac tla aca
itlapantenco,'*® anozo ixacalticpac, icuauhticpac
chocatica: in quicaqui quitotica: tecolo, o, o, tecolo
0 o, ihuin in caquizti, in'® choca. Quitoa in icuac
in cacoya, quinextia [f.7r] miquiztli: cocoliztli,
miquiztetzahuitl: in aquin oquicac azo ye miquiz:
azo tlacihuiti, azo tlatlatzihuiti tlalmiquiz, anozo
yaomiquiz, anoce aca ce Iipiltzin ye miquiz,
anozo itlacauh ye choloz, azo ye tlalpolihuiz in
ichan, tlalli canahuaz, atl neneciz, acaoatimaniz
ithualli, xixitintoz,

in quiyahuatl, in tepantli

tlahuihuitontoz, tlahuehuelontoz oncan nexixaloz,

[al dejarlo] atras, lo abandona por terror, no puede
seguirlo. Solo se fatiga, s6lo desea la fatiga, su cuerpo
estd paralizado, solo va a desplomarse en el camino.
Ya no puede andar porque lo sabe, s6lo tomo por [mal]
presagio al “hacha nocturna” que se burla de €1, que se
divierte con €él. Tal vez le entreg6 enfermedad, muerte

0 pobreza, esclavitud, faltas. Con [ellas] lo tundio.

Capitulo cuarto donde se dice el presagio con el

que se atemorizaban cuando el tecolote'*’ ululaba

También era tenido por presagio, presagiaban,
se entendia como presagio que el tecolote ulule.
Entonces, si esta ululando en la orilla de la azotea o en
lo alto de la casa de paja de alguien, sobre su arbol, [y]
escucha que esté diciendo: “tecolo, o, o, tecolo, o0, 0”
—de este modo se oye que ulula—, dicen que cuando se
escuchaba, significa [f.7r] lamuerte, la enfermedad. Es
presagio de muerte. Quien lo escuchd tal vez morira, tal
vez se angustia, tal vez se preocupa mucho. Morira de
causa natural o morird en la guerra; o el hijo de alguien
morird; o un cautivo suyo huird; o ya se destruira la

tierra de su hogar. La tierra se adelgazara, el agua

137. En los Primeros memoriales se anotd: Inic nauhtlamantli in teculotl choca y tlapantenco mitoaya ago yaumiquiz anogo ipiltzin
miquiz “Cuarto [presagio]: [si] el tecolote ulula en la orilla de la azotea, se decia que quiza [alguien] morira en combate o su hijo
morira.”, £.303v. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia por fray Bernardino de Sahagun. Co-
dices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.

138. Itlapantenco: itlapanteco, Mtc.
139. In: inic, Mtc.
140. Tipo de lechuza.

37




neaxixaloz, nemanahuiloz, tlazollaxoz, tequixq[ui]
tl coxontoz, tlalli ipotocatoz: icuac itoloz inic
tlamahuizoloz: ye yuhcan ocatca in, ichan in oncan
ontlamamauhtico: in oncan'*' onmoteyotico chane:
mochipa otlamahuizmamanca, otlatetzcaliuhtimanca:

ma cel cana ce tlazolli ohuetztoca: auh in

icaltech ayac huel omaxixaya, teahuaya: auh

in axcan ye za yuhcan, za tepantli yehuatoc.

[f.7v] Ic¢ macuilli capitulo, oncan mitoa:

in tetzahuitl catca, in itechpa chicuatli'®

No thuan netetzahuiloya, tetzahuittoya,

in chicuatli: anozo chichtli in icuac aca,

itlapanixcuac  tzatzi: tzatzitiquiza, in quitoa:

cuel, ic quineltocaya, ca ye aca miquiz: ic ceme

miquizque in chaneque: ye ceme cocolizcuizque.

141. Oncan: omitido en Mtc.

se anegara; la entrada, el patio se estard cubriendo de
malas yerbas; las paredes estardn desmorondndose,
estaran temblando, estaran destruyéndose. Ahi se hara
del bafo, se orinara, se defecard, llegara la basura; el
salitre estara haciéndose polvo; la tierra se hara negra
como el humo. Entonces, se dird para que se asombren:
“Asi fue su casa, donde el dueno venia a ser venerado,
venia a ser afamado, siempre habia perdurado el
respeto, habia perdurado la decencia. En ninguna
parte, la basura habia estado tirada, nadie orinaba
sus paredes, [no] discutia con nadie. Ahora, s6lo asi

es el lugar; solo los cimientos yacen levantados”.'*

[f.7v] Capitulo quinto donde se dice el
presagio que habia sobre la lechuza'¥
También la lechuza o mochuelo' era tenido

por presagio, era vista como presagio. Cuando
grita, grita rapidamente, frente a la azotea de

alguien, dicen que de inmediato creian que

alguien moriria, que algunos habitantes [de la

comunidad]  moririan, algunos  enfermarian.

142. En los Primeros memoriales se anotaron dos pesquisas para este capitulo: /nic macuillamantli yehoatl in chicuatli in calixquatl
quivitequi mitoaya ye miquiz yn chane. Inic chicuagen tlamantli yehoatl yn chixtli, yn aca ychan calaquia mitoaya ye tetlaximaz
“Quinto [presagio] es éste: [si] la lechuza hostiga la fachada de la casa, se decia que morira el dueio de la vivienda. Sexto [presagio]
es éste: [si] la lechuza entraba a la caza de alguien, se decia que cometera adulterio.”, £.303v. También véase Sahagun, Historia
general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas

del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
itlapantenco: itlapanteco, Mtc.

143. Sahagun anade: “En este caso el que oia el canto del bttho luego acudia al que declaraba estos agiieros, para que dijese lo que
habia de hacer”. Historia general de las cosas de la Nueva Espariia, p. 273.

144. Chicuatli.
145. Chichtli.

38



Auhintlayeoppa, yeexpatzatzitiquiza: inzanyeoncan,
in tlapanixcuac, anozo in calipan, ic cenca momaubhtia,
motemmati: huel ic quineltocaya, ca amo'¥ zan

tlanehua: ca huel neltiz, inic impan otzatzic chicuatli.

No ihuan, intla ye aca mococoa, in ipan

tzatzitiquiza, quitoaya, ca ayocmo quizaz: ca

ticcahuazque. Ipampa yuh quitoaya, quilmach,

in yehuatl chicuatli: intitlan, intlayohual, in

mictlantecutli:  ithuan  mictecacihuatl:  ommat

in  mictlan, ic quitocayotiaya, .yaotequihua:

ipampa ca inteancauh,'”’  intenotzcauh, in

mictlan tecutli: ihuan mictecacihuatl, !4

Auh in icuac, quicaquia tzatzi: ihuan in
mozticacalatzaniman conahua, conilhuia in toquich:'#
ma xitlamattiuh nocne, tixtecocoyocpol: monan
ticieco. Auh in cihua conilhuia, inic [f.8r] cahua:

ma xitlamatpolotiuh, cuilompol: cuix oticcoyoni

146. Ca amo: caocmo, Mtc.

147. Léase inteyacancauh.

148 Thuan mictecacihuatl: etc. Mtc.
149. Toquich: toquichti, Mtc.

Si por segunda vez, por tercera vez, grita rapidamente
al tiempo que [estd] frente a la azotea o sobre la
casa, se asustan, se angustian mucho; lo creian en
serio, no so6lo [por pasar] juntas las cosas. Se hara

realidad porque la lechuza grit6 en presencia de ellos.

También si alguien enferma [es porque]
grita insistentemente en su presencia, decian: “Ya
no saldrd [de la enfermedad], lo abandonaremos”.
Por esa causa asi dicen, dizque esta lechuza es
el enviado, el mensajero de Mictlantecuhtli'™ vy
Mictecacihuatl,’™' que se hallan en el mictlan.'”
Por eso la llamaban Yaotequihua'** porque es el

guia, el vocero de Mictlantecuhtli y Mictecacihuatl.

Cuando la escuchaban gritar y ulular,'™
luego la insultan; nuestros varones le contestan:
“Canalla, vete a otro lado, ti de ojos desorbitados,
chingas a tu madre”. Y las mujeres dicen, de este

modo [f.8r] la insultan: “Largate gran puto'>, ;acaso

150. “El seior del mictlan™ o “El sefior de la region de los muertos™.
151. “La sefiora del mictlan™, “La sefiora de la region de los muertos” o “La sefiora de los muertos”. Contraparte femenina de Mic-

tlantecuhtli.
152. “La region de los muertos”.

153. “Jefe de guerra”. Grado militar. También es el apodo de la comadreja como se mencionara mas adelante.

154. Sahagun: “y si juntamente con el charrerar le oian que escarbaba con las ufias”. Historia general de las cosas de la Nueva
Esparia, p. 273.

155. Cuilompol. En nahuatl, algunas palabras no tienen género, pero la palabra lechuza en espaiiol es femenina. No obstanate, el
insulto de cuiloni o cuilompol alude al sexo masculino, por lo que mantengo la traduccion “puto” con el sentido agraviante de ho-
mosexual, a diferencia de “puta” que, si bien concuerda con el género de la palabra /echuza en espaiiol, no refleja la naturaleza del
insulto dirigido a dicho animal, que, seglin parece, se considera un ser masculino.

39




in tzontli ic natlitiaz: cayamo cuel in niyaz. Inic
yuh conahua'® in, quilmach yuhquin ic onepatilo,
ic queleltia, ic quilochtia, ic quiyacatzacuilia, in

itenotzaliz: inic amo impan neltiz, ic quintzatzilia.

Ic chicuacen capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl

catca, inic motetzahuiaya: in icuac aca

quittaya, cozamatl in teixpan tlahuiltequia®’

No ihuan netetzahuiloya in cozamatl anozo cozatli:
in icuac aca ichan calaquia: anozo otlica, cana
quinamiqui: quiyacahuiltequi, ixpan tlaxtlapaloa:
quitoaya, azo ye itla conmonamictiz tetolini: azo ye
itla ipan oncholoz, amo huel yaz in campa yaznequi:
azo acame inmac huetzitiuh, quimictizque: anozo ye
tlatolli,itechonehuaz: azoyeaca, tlatolliconehualtiz:'*®
Auh in

contlatollaquiliz, contlatolchichihuiliz.

icuac itto, netlacmauhtilo: necuitihuecho, cecepoca,

156. Conahua: conauaya,Mtc.

perforaste el cabello con el que beberé agua?'®
Todavia no me iré”. Asi la insultan a ésta. Dizque asi
son aliviados, asi la obligan [a modificar el sino], asi
cambian el destino, con esto detienen su sentencia para

que no se cumpla en ellos lo que les grita [la lechuza].

Capitulo sexto donde se dice el presagio que habia,
con el que se atemorizaban cuando alguien veia

a la comadreja atravesarse frente a las personas

También la comadreja'® era tenida por presagio.
Cuando entraba a la casa de alguien o la encuentran
en algliin lugar del camino, pasa delante [de alguien],
se atraviesa por enfrente, decian que quizé encontraria
parasi alguna desgracia, quiza algo [malo] lo asaltaria.
[La persona] no puede continuar, [no] quiere ir a
ningun lado, quizé ird a caer en manos de algunos que
lo mataran, quizé4 se levantard un testimonio [falso]

contra ¢l, quizé alguien declarard un testimonio [falso]

157. En los Primeros memoriales se anot0: Inic chicontlamantli, yehoatl yn cogatli [cogamatl] mitoaya in aca quiyacaviltequi amo
vel yaz in campa yaznequi mictiloz temac vetzitiuh otlica “Séptimo [presagio] es éste: la comadreja. Se decia que [si] se le atraviesa a
alguien, no ird bien, a donde quiera ir sera asesinado, ird a caer en las manos de otros en el camino.”, £.303v. También véase Sahagun,
Historia general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las
Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.

158. Conehualtiz: conecaviltiz, Mtc.

159. Sahagtin propone para este fragmento la traduccion: “;has agujerado el cabello con que tengo de beber alla en el infierno?”.
Mientras que Anderson y Dibble traducen casi en los mismos términos que Sahagtn: “Hast thou perchance made a hole in the
hair, with wich I may drink [in the land of the dead]”. Véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, p. 273;
Bernardino de Sahagun, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, 13 vols., edicion y traduccion de Arthur J.
0. Anderson y Charles E. Dibble, Santa Fe, Nuevo México, School of American Research and The University of Utah, 1950-1982:
tomo 5, 1979, p. 163.

160. En nahuatl se dan dos variantes para decir comadreja: cozamatl anozo cozatli, “cozamatl” o "cozatli”’. Aqui traduzco una sola
vez “comadreja”.

40



cuecueyoca, in tenacayo, ticecepoca,
ticuecueyoca, ticuacecepoca,
titocuitihuetzi: tetequipachoa, teyollitlacoa.

Auhin yuhqui, ic mochichiuh: ixtecuicuilpol'!
[f.8v] coztic: auh inic tlatoa pipitzca, yuhquin
mapipitzoa: tocuilehua tocuilechoa: no yaotequihua

quitocayotiaya.

Ic chicome capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl inic
motetzahuia, in itechpa tochin: in icuac quittaya

in ye oncalaqui ichan'®

No ihuan, netetzahuiloya in tochin: in icuac aca
ichan calaquia, quitoa in millaca, in milpan tlaca:
ye tlalpolihuiz in ichan. Anozo ye aca choloz, ye
contocaz in tochtli, in mazatl ivui'®: ye tochtiz, ye

mazatiz, ye motochtiliz, ye momazatiliz. Inic

161. Ixtecuicuilpol: ixtecuicuiltic ixtecuicuilpol, Mtc.

contra ¢l, le adjudicard un testimonio [falso], le fabri-
cara un testimonio [falso]. Cuando es vista hay temor,
hay espanto. El cuerpo se pone como piel de gallina, se
entumece; se nos pone la piel de gallina, nos entume-
cemos, nos despeluzamos de miedo, nos espantamos.

[Es algo que] angustia a la gente, da pena a la gente.

Y asi, de tal modo [la comadreja] se ador-
na con grandes ojos [f.8v] amarillos. Y asi ha-
bla, chilla, como si silbara con los dedos, [como
si] diera gritos;'® hace el ruido de las coma-
llamaban  Yaotequihua.'®

drejas. También la

Capitulo séptimo donde se dice el presa-
gio con el que se atemorizaban acerca del co-

nejo cuando veian que entralba] a su casa

También el conejo era tenido por presagio cuando en-
traba a la casa de alguien. El campesino, el hombre
del campo dice que se destruird la tierra de su casa.
O alguien huird, seguiréd al conejo, al venado, segin

se hara conejo, se hara venado; se volvera conejo, se

162. En los Primeros memoriales se anotd: Inic chicuetlamantli tetzavitl catca yehoatl yn tochtli yn aca ychan calaquia mitoaya
ve tlalpoliviz in ichan anogo ye choloz “Octavo presagio era éste: [si] el conejo entraba a la casa de alguien, se decia que su casa
se destruira o [¢l] se ird.”, £.303v. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espariia por fray Bernardino
de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.
163. Léase ihuin. En los Memoriales a tres columnas se registrd yohui.

164. Tocuilechoa, “dar gritos como comadreja”. Se asemeja mucho con el verbo tocuilehua “dar gritos barbaros”. Anderson y
Dibble mencionan que Schultze Jena propuso que las palabras Tocuilehua y Tocuilechoa también fueron sobrenombres del dios de
los muertos. Véase Sahagun, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, p. 165.

165. También es el sobrenombre de la lechuza como mensajera de Mictlantecuhtli.

41




mochichiuh tochin, nacazpapatlactic, tentipontic,

tentetepontic, eliztac: ihuan zan cuitlapiltetepontic.

Ic chicuei capitulo, oncan mitoa; in tetzahuitl, inic

motetzahuiaya: in icuac quittaya pinahuiztli'®

No ihuan, netetzahuiloya in pinahuiztli: yuhquin tocatl
tlatlauhqui, tlatlactic. In icuac aca, ichan calaqui, in
quitta: anozo otlica quiyacanamiqui, quitoa's’ ye huitz
cocoliztli, anozo ye itla conmonamictiz: azo ye aca
conahuaz, itla ic compinauhtiz: auh in icuac, tla oittoc
techan: in aquin oquittac: niman ic conana, nauhcampa
[f.91] quitlallacuilhuia, quitlalxochilia: yuhquin cruz
quiquechilia: auh nepantla iyolloco contlalia, oncan
onchicha: niman ye ic quitlatoltia, quilhuia. Tlen ic
otihualla,'®tlaniquitta, tlacuelenocommahuizo: niman
ic quitztimotlalia, quitztica in campa ye itztiaz. Intla

ye ompa itztiuh, mictlampa: ic quimati ca ye miquiz,

volvera venado.'® El conejo se adorna asi: con

largas orejas, con hocico romo, con hocico

chato, de pecho blanco y so6lo con cola corta.

Capitulo octavo donde se dice el presagio con el

que se atemorizaban cuando veian al escarabajo

También el escarabajo era tenido por presagio, igual
que la arafia rojiza, bermeja. Cuando ven que entra a
la casa de alguien o lo encuentran en el camino, dicen
que ya viene la enfermedad, o que algo les acontecera.
Quiza alguien insultara [al escarabajo] con algo que
lo avergilience. Entonces, si fue visto en la casa de
alguien, quien lo vio, de inmediato lo atrapa, hace un
dibujo en el suelo, marcan en el suelo [f.9r] los cuatro
rumbos, lo hacen como una cruz, lo colocan a la
mitad, en el centro, alli escupen, luego asi le hablan,
le dicen: “;Por qué viniste? jQue lo vea!, jhey! jOjala

que lo considere admirable!”. De inmediato se pone

166. En los Primeros memoriales se anoto: Inic matlactlamantli tetzavitl catca yehoatl yn pinaviztli yn otlica oquinamic anogo
calli oquittac mitoaya ago cana teixpan ayozpinauhtiloz “Décimo presagio era esté: [si] al pinacate lo encontraron en el camino o
lo vieron [en] la casa, se decia que quiza sera avergonzado frente a otros en algin lugar.”, £.303v. También véase Sahagun, Historia
general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas
del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 108.

167. Quitoa: quitoaya, Mtc.

168. Otihualla: tihualla, Mtc.

169. Segun Louise Burkhart, asociar a alguien con el conejo, el venado o el puerco, tenia diversos significados a partir del contexto
en el mundo nahuatl precolombino. La mayoria de las veces aludia a las personas que tenian vicios o conductas sociales inapropia-
das. Con la llegada del cristianismo, el difrasismo indigena fue reutilizado para aludir a distintos comportamientos reprobables en el
cristianismo o en los usos y costumbres occidentales como: un comportamiento bestial, o calificar a una persona inmoral, lujuriosa,
iddlatra, imprudente con las normas religiosas, pecador, perezoso, antisocial y desobediente de la autoridad moral. Asi, el significado
de este difrasismo dependera del contexto en el que aparezca. Véase Louise M. Burkhart, “Moral Deviance in Sixteenth-Century
Nahua and Christian Thought: The Rabbit and the Deer” en Journal of Latin American Lore, 12: 2, 1986, pp. 107-139.

42



in oquimottiti: auh intlacamo ompa itztiuh, ic
quimati, azo zan itla in quitoznequi, acazomo
cenca hueixtica: quitoaya in motetzahui, tla
quiyocoli, tla motelchihua, in yoyoliton: cuix zan
ye toconmattiezque? cuix zan ye ipan toyezque?

ma za quin ic ticmatizque in tlein, quitoznequi.

Niman ic conana: omaxac concahua. Auh in aca
zan contzonhuia, aco compilohua: intla otlathuic
aocac quitta: ic cenca huel quitetzammati. Auh
intla zan ipa[n] otlathuic, in zan ye oncan pilcac,
ic moyollalia: amo cenca quihueimati, atle ipan
conitta. Auh inic contlalia tlanepantla, chichitl,
anozo octli: mitoa ic contlahuantia: ihuan [f.9v]
no mitoa, in quenman ome huitz quitoa: no cualli

quinextia, azo itla cualli temacehual mochihua.

170. “Rumbo de la region de los muertos™.

a mirarlo, estd mirando por donde se parard. Si se
dirige hacia alla, al mictlampa'™ (norte), por esto
saben que morira el que lo habia mirado. Y si no
se dirige hacia alld, por esto saben que quiza solo
significa algo, quizd no sea importante; decian:
“Eres [un] presagio, que no se haga nada por él,
que sea maldecida la sabandija. ;Acaso estaremos
embobados mirandola? ;Acaso estaremos sobre ella?

iQue en breve tiempo conozcamos lo que significa!”.

De inmediato lo toman, lo dejan en una encrucijada.
Y alguno so6lo lo ata con un lazo, lo cuelga de lo
alto. Si ya nadie lo ve al amanecer, lo consideran
un gran presagio. Y si solo llegd el amanecer
sobre ¢l, solo alli estuvo colgado, con esto se
consuelan, no le dan gran importancia, no lo
toman en cuenta. Asi [le] colocan saliva o pulque
en medio, se dice que con esto lo emborrachan. Y
[f.9v] también se dice que se pronuncian dos cosas:

también mostraba algo bueno o que algo bueno

[aconteceria]; sucede el merecimiento de la gente.'”!

171. Sahagun: “decian que algunas veces el que encontraba con ella habia de encontrar con alguna buena comida. Esta sabandija es
de hechura de arafia grande y el cuerpo grueso, y tiene color bermejo, y a partes obscuro de negro, casi es tamafia como un ratoncillo;
no tiene pelos, es lampifia”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 274.

43




Ic chicunahui capitulo, oncan mitoa, in tetzahuitl
in quimotetzahuiaya, in icuac centetl yolqui, in
cenca iyac, in itoca Epatl: in icuac ye oncalaqui

ichan, auh anozo in icuac moxixa: miexi!”

No ihuan in epatl, netetzahuiloya: in icuac aca ichan
calaqui, anozo oncan mopilhuatia: quitoa, ye miquiz
in chane: ipampa yuh quitohuaya, ca amo inentla, amo
inemia in calla, in techan: ca milpan, zacatla, memetla,
nonopalla, in inemiya, in iquizaya. No ipan quimatia,
ca ixiptla in tlacatecolotl, tezcatlipoca: auh in icuac

miexi, in teyexi, quitoaya: omiex in tezcatlipoca.

Capitulo noveno donde se dice el presagio
que tenian cuando un animal, que huele muy
mal llamado zorrillo,'” cuando entra a la casa

de [alguien], y cuando se orina, se ventosea

También el zorrillo era tenido por presagio cuando
entraba a la casa de alguien o tenia a sus crias alli [en
la casa]. Dicen que moriré el duefio de la casa. Es asi
porque decian que la casa, el hogar de las personas,
no era su lugar para vivir, no era su lugar para habitar;
pues la milpa, el hierbazal, el magueyal, la nopalera

son su lugar para vivir, su lugar para salir.'™ También

pensaban que €l es el ixiptla'™ del tlacatecolotl'™
Tezcatlipoca. Y cuando se ventoseaba, ventoseaba

a la gente, decian: “Tezcatlipoca se ventosed”.

[3342] [Tt}

172. La normalizacion de este verbo deberia sustituir la vocal “i” por “y
milada al verbo, por lo que dejo la forma como aparece en el codice.

En los Primeros memoriales se anoto: Inic matlactlamantli oge yehoatl yn epatl yn aca ychan callaquia anogo vancan mopilhoatia
motenevaya yemiquiz yn chane “Undécimo [presagio] es éste: [si] el zorrillo entraba a la casa de alguien o ahi daba a luz, se comen-
taba que morira el duefio de la vivienda.”, £.85r. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia por
fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de
Historia, p. 109.

173. Epatl, en nahuatl.

174. Es decir, “el lugar donde debe vivir”. Este tipo de expresion, afirmativa o negativa, tiene dos sentido. El primero es literal y
alude a encontrase en el lugar que le corresponde para vivir; el segundo es firgurado y significa seguir o eludir el comportamiento
marcado por las normas morales y sociales. También aparece en los huehuetlahtolli que recopil6 fray Andrés de Olmos hacia 1535;
particularmente, en la platica que da el padre al hijo en los huehuetlahtolli, se dice algo similar sobre aquel que ya no obedece las
reglas y falta al respeto a la gente. A estas expresiones, Librado Silva, traductor de la edicion de Miguel Leon-Portilla, anota que
debe entenderse como “hacer cosas indebidas”. El fragmento en cuestion es: In aocmo iquizayan in quiza, in aocmo inemian in nemi,
in aocmo itlaczayan in tlacza; “Ya no sale por su salida, ya no vive en su lugar de vivir, ya no corre en su lugar de correr”. Véase
Andrés de Olmos, Huehuetlahtolli. Testimonios de la antigua palabra, Edicion y estudio introductorio de Miguel Ledn-Portilla,
traduccion de Librado Silva Galeana, México, Fondo de Cultura Econémica, 2011, pp. 284-285.

175. “Icono”, “representacion” o “imagen. El ixiptla podia ser un icono de alguna divinidad realizado a partir de una escultura o
pintura, asi como una persona vestida o ataviada como la divinidad representada o llevada al sacrifico en calidad de ella misma.
176. “Tecolote-hombre”. El tlacatecolotl era un tipo de brujo dedicado dafiar a otras personas. Véase Alfredo Lopez Austin, “Cua-
renta clases de magos del mundo nahuatl” en Estudios de Cultura Nahuatl, 7, 1967, pp. 87-117. Durante la evangelizacion, el tér-
mino se utilizé ademas para designar al diablo, a los demonios o a los dioses prehispanicos.

44

para quedar yexi, pero se escribié la marca reflexiva asi-



Auh intla aca canaznequi, in ace quitoca: zan
ic quiqueloa, ic ica mocayahua: cenca quiquetza,
cacoquetza in icuitlapil: auh quinicuac, intla ye
huel itech onaci: niman ic quihualyexi, yuhquin
aca tlaalpichia, huel neci, huel itto, in iyel: yuhquin
ayauhcozamalotl, ic moquetza: auh huel temahua,
tetechaqui in iyel, ayaxcan tecahua: ic huetzi, ic
tlaxo, ic tlazalo'”’ [f.10r] in tetilma: huel centlalli
momana, centlalli mani: nohuiyan aci, tepan
moteca, inic iyac, inic tetlaelti: teyacaxolocho. Auh
quitoa, in icuac in eco, minecui, ahuel'” onchicha:
quilmach intla aca onchichaz, cuaztalihuiz, comoniz:

ic cenca quintlacahualtia, in tepilhua[n]: inic amo

onchichazque: inicuac ineco yel: zan onmotempachoa.

Y si alguno quisiere atraparlo, un fulano lo
sigue, asi se burla de €I, asi lo embauca: levanta,
levanta muy por lo alto su cola, y en ese momento, si
se allega a ¢l, de inmediato lo ventosea. Asi rocia al
sujeto; aparecen bien, se ven bien sus flatulencias como
un arcoiris de rocio, asi se levantan. Sus flatulencias
ensucian bien, penetran a la gente, dificilmente [el
olor] abandona a la gente; asi cae, asi se arroja, asi
es arrojada [f.10r] a las tilmas'” de la gente. Es tan
mal oliente, tan apestoso, que [el olor] se extiende por
todas partes, se esparce por todas partes, llega a todos
lados, se tiende sobre la gente, agrede las narices de las
personas. Dicen que cuando llega [el olor], se siente,
no pueden escupir, dizque si alguien escupe se le hara
blanca la cabeza, se encenderd; por eso contenian a
toda costa a los hijos para que no escupieran cuando

llegaba la flatulencia, solo apretaban los labios.'®

177. En el Codice florentino aparece tlacalo, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres columnas si se marco la

cedilla en la palabra tlagalo.
178. Ahuel: ayac vel, Mtc.
179. Manta que es parte de la indumentaria de los varones.

180. Sahagun: “Si este animalejo acierta con su orina a dar en los ojos, ciega los ojos. Este animalejo es blanco por la barriga y
pechos y negro en lo demas”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 275.

45




Ic mactlactli capitulo, oncan mitoa: in tetzahuitl

inic motetzahuiaya, in intechpa azcame,

anozo cuecueya: ihuan in quiquimichtin'®

No ihuan, netetzahuiloya in azcame, in tlatlauhque,
anozo tliltique: in icuac aca, ichan moloni,
mopotza: quinextiaya in tecocoliliztli: quitoaya
in icuac oittoque, azo aca totecocolicauh itla
otechtoquilico: yuh mitoa, yuh nemacho in tlein
quitetoquilia, tecocoliani: yehuan in mocuepa
azcame, icuac in ye huecahua, tlein oquitocaque:
mochi'®? yehuan intech tlami in tecocoliani,
in  temiquitlanini, in  temiquiztemachique,
in temiquiztemachiani, in tehueiyecoani, in

atlaca in tlatlacatecolo [f.10v]: in motenchua,

tepoloani yehua[n] quintoca, quintlalia in azcame.

In icuac aca ichan moloni, ic quitetzahuia,

ic quitlania in imiquiz: in aquin tlacocoa,

connectia, connequilia, connequiltia: in macuele
miqui, in macuel ompopolihui: inic tlacualania,

inic tlayolquixtia, inic tlaamana, inic teyollo

ixcoicac inic tlatequipachoa, inic atetloc monequi.

Capitulo décimo donde se dice el presagio

con el que se atemorizaban acerca de

las hormigas o las ramas y los ratones

También las hormigas rojas o negras eran tomadas
por presagio cuando entran en la casa de alguien,
hacen nidos, revelaban enfermedad. Decian que
cuando eran vistas, quiza alguien que nos odia'®* nos
vino a perseguir por algo. Asi se dice, asi era sabido:
que el malintencionado persigue a la gente [cuando]
aquellas hormigas regresan, cuando ya tienen un
tiempo que lo han seguido. Todas estas provienen
de ellos: [del] malintencionado, [del] que desea la
muerte de otro, [de] los que desean el fin de otros, [del]
que desea el fallecimiento de otros, [del] violador,
[de] la gente malvada, [de] los tlatlacatecolo'™
[f.10v], [del] que se dice destructor de personas.

A ellos los siguen, los descubren las hormigas.

Cuando [las hormigas] andan en la casa de
alguien, esto lo tomaban por presagio, esto trae la
muerte del [dueo de la casa]; es a quien le hacen
querer la enfermedad, le desearan [la enfermedad],
le hacen querer [la enfermedad]. Ojala que muera,
ojala que perezca. Asi dan pena a otros, asi provocan
la pesadumbre de otros, asi dan pesadumbre, asi se
yerguen sobre el corazon de otros, asi afligen. Por

€s0, no es necesario [que convivan] con la gente.

181. En los Primeros memoriales se anotd: Inic matlactlamantli omome tetzavitl catca yehoatl yn azcame yn aca ychan molinia
mitoaya ie miqui yn chane “Duodécimo presagio era éste: [si] las hormigas se movian a la casa de alguien, se decia que el duefio
de la vivienda ya muere.”, f.85r. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia por fray Bernardino
de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

182. Mochi: mochipa, Mtc.

ER I3

183. Totecocolicauh. Una traduccion literal seria “nuestro odiador”. Tambien puede entenderse como “rencorosos”, “arisco” o

“hurafo”.
184. Plural de tlacatecolot!.

46



Ca ye no yuhqui, mochiuhqui: quicenhuica,
quicemitoa in miquiztetzahuitl. In yehuatl calcuiyatl,
azo cana tepancamac: calcuac in quintlalia tecocoliani:
cotaloa, cotalotica inic tlatoa. No yuhqui in
tetzauhquimichin, anozo tetlaquechililli. P1’ chililti:'®
mochi yehuan quintlaliaya, quintetoquiliaya, in
atlaca, in tecocoliani: inic caco, inic mocaqui:

huel pipitzca, pipipitzca, pipitzcaticate, inic tlatoa.

Del mismo modo sucede'® [con las ranas].
Traen por completo [desgracias], aseguran [un]
presagio de muerte. Esta, la rana doméstica, quiza
la atrapan en la abertura de la pared. La coloca el
malintencionadoeneltecho: croan, estan croandocomo
si hablaran. Del mismo modo hay ratones agoreros
o musarafias.'®” A todos ellos los colocaba la gente

malvada, los rencorosos; los seguian detras de ellos.

Asi son escuchados, asi se escuchan: chillan, chillan

reiteradamente, estan chillando como si hablaran.

185. PL chililti, estas palabras parecen ser una anotacion gramatical del escribano, la cual indica que la forma plural de la palabra
anterior, tetlaquechililli, se marca con la terminacion -chichilti. En el Codice florentino parece verse la abreviatura PP, pero en los
Memoriales a tres columnas se distingue mejor Pl., que parece ser una abreviatura de la palabra plural.

186. El verbo mochiuhqui parece estar en una forma arcaica del tiempo pasado singular, pero tiene mejor sentido si se traduce en
presente como “sucede”.

187. En el texto nahuatl, después de musaraia (fetlaquechililli) aparece PI. chililti. Al parecer, el escribano esta consignando que
la terminacion plural de la palabra musaraia es -chililti. Anderson y Dibble no mencionan nada al respecto de esta anotacion, solo
traducen desde el inico de la oracion hasta esta palabra de la siguiente forma: “So also the ominous mice, perhaps [as reported in]
tales”. Sahagtn, Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, p. 173.

47



Ic matlactli oce capitulo, oncan motenchua in
tetzahuitl: inic motetzahuiaya: in icuac yohualtica,
quinameti'®

quimittaya tlacahuiyaque,

[f.11r] No ihuan, netetzahuiloya in tlacahuiyac: in
icuac yohualtica moteittitia, mitoa: zan ye moche'’
inahual, inecuepaliz in tlacatecolotl tezcatlipoca,
moch ic teca mocayahua:'” in icuac aca yuh
quimottitia,”' ic quitetzahuia in azo ye yaomiquiz,
azo ye huicoz. Auh in aquin huel mihihuintia, in
yollotlapalihui, in tonalchicahuac, ayocmo quicahua,
itech mopiloa:

quiteteuhtzitzquia, quitlanilia in

huitztli, inic quitemolia oquichiyotl, in tlamaliztli.

Auh mitoa in aquin aquimamatcahua, in amo

yolizmatqui, in amo nenonotzale: in icuac oquittac

zan conchicha, anozo cuitlatl ic contepachoa:

auh amo tle ic quicnelia, zan no quitelchihua,

itla netoliniliztli ic quiteopoa, ic quimotla, ic

quihueipoloa, azo huictli, mecapalli quittitia.

Capitulo undécimo donde se menciona el presagio
con el que se atemorizaban cuando veian a

personas gigantes, a gigantes durante la noche

[f.11r] También alguien grande era tenido por
presagio cuando se aparecia durante la noche, se
dice que todos son el nahual,'*? la metamorfosis del
tlacatecolotl Tezcatlipoca, el que se burla de toda
la gente. Cuando se le aparecia a alguien de ese
modo, asi lo toma por presagio de que quiza morira
en la guerra, quizd serd capturado. Y [si] alguien
anda muy borracho, es animoso, de fonalli fuerte,
ya no lo deja, lo sujeta con fuerza, se prende de
¢l, le pide espinas con las que busca el heroismo,

la capacidad de hacer cautivos [en el combate].

Y se dice que alguien que tuviera poca
educacion,'”® que no es sabio, que no sigue consejos,
cuando [ya] lo vio s6lo le escupe o lo cubre con
excremento, por eso no recibe nada. Asimismo, [la
aparicion]| lo aborrece, lo atormenta, lo apedrea,
lo destruye con alguna afliccion, quiza una coa, un

mecapal (una desgracia) [es lo que] le muestra.

188. En los Primeros memoriales se anoto: Inic matlactlamantli vmey tetzavitl catca yehoatl yn tlacaveyac yn aca quittaya iuh
motenevaya ye yaumiquiz “Décimo tercer presagio era éste: [si] alguien miraba a [una] persona gigante, asi comentaban que morira
en combate.”, f.85r. También véase Sahaglin, Historia general de las cosas de la Nueva Espariia por fray Bernardino de Sahagun.
Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

189. Much yeh, Mtc.
190. Mocayahua: mocayauaya, Mtc.
191. Quimottitia: quimottitiaya, Mtc.

192. El término nahualli, “nahual” alude tanto a los avatares animales, vegetales o de otro tipo de algunas divinidades, como al tipo
de brujo que utilizaba la transformacion animal para hacer dafio a otras personas. Por ejemplo, el dguila es un nahual del sol, su
representacion animal. Las apariciones fantasmagoricas que aqui se describen son nahuales o avatares de Tezcatlipoca. En otra parte
del texto, nahual alude al tipo de brujo. En cualquier caso, se traduce la palabra como “nahual”.

193. En sentido literal “que no conserva lo que sabe”.

48



Auh in aquin, zan huel mauhcatlacatl quimottitia:

niman amo conyecoa, in itemamauhtiliz: huel

zotlahua, yolmiqui, aocmo chiche: huel icopac

tlahuaqui, icamac tlapolihui, icamac tlazazalia:

aocmo tlapalti, aocmo tlapaltia in icamac [f.11v]:
zan tlamach contlalcahuia, ixpampa yehua: aocmo
quihualittaznequi, momauhcatlaloa: in yuh momati,
ye omma aca ye quicuitihuetziz: in oquenteltzin

acito ichan, motlaloticalaqui, quipetlaticalaqui

in itlatzacuil: tepan manenenticalaqui: tepan

mamazouhtihuetzi, in oncan cochihua.

Ic matlactli omome capitulo, oncan

mitoa: in occentlamantli tetzahuitl

catca: in itoca catca: tlacanexquimilli"

No ihuan, tetzahuitl catca, tetetzahuiaya:'” in
tlacanexquimilli, yuh mitoa: zan ye mochi ye
inahual, inecuepaliz, inenextiliz in tezcatlipoca: in
icuac ittoya, zan momimilotiuh, quiquinacatiuh,
tetentivh. In aquin quittaya, ic quitetzahuia,'”
in ye miquiz: azo yaoc, anozo zan tlalmiquiz:

(una desgracia) [es lo que] le muestra. Y a quien se

le aparece que sea muy temeroso, entonces no actua,
se desmaya, se amortece con su miedo, ya no escupe,
se le seca su esofago, se le reseca su boca, se le seca
su boca. Ya no es fuerte, firme, su boca [f.11v]. Se
aparta lentamente, huye de ¢€l, ya no quiere verlo,
corre con miedo. Asi piensa: pensd que alguien lo
atraparia rapidamente; en breve tiempo fue a llegar
a su casa, entra corriendo, entra quebrando su
puerta, entra pasando con sus cuatro extremidades
sobre la gente, rapidamente extiende sus brazos

por encima de la gente, en donde se duerme.

Capitulo duodécimo donde se dice otro presagio

que habia, que fue llamado #acanexquimilli’

También era un presagio, tomaban por presagio al
tlacanexquimilli. Asi se dice: todo ¢l es el nahual,
la metamorfosis, la representacion de Tezcatlipoca.
Cuando era visto, sOlo va revolcandose, va
murmurando, va deambulando.'® Quien lo veia, por

eso lo toma como presagio de que morira, quizé en

194. En los Primeros memoriales se anoto: Inic matlactlamantli vnnavi tetzavuitl catca, yehoatl intlacanexquimilli yn aca quittaya
mitoaya ye miquiz “Décimo cuarto presagio era éste: [si] alguien veia al tlacanexquimilli, decian que morira.”, £.85r. También véase
Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan
en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

195. Tetzahuiaya: tetetzanuiaya tlatetzanviaya, Mtc.

196. A lo largo del Libro Quinto del Codice florentino, aparecen de manera alternada las palabras quitetzauia y quitetzanuia. Esto se
debe a que en el texto de los Memoriales a tres columnas la palabra se escribid siempre con una “n”, quitetzanuia. Al momento que
el copista paso el texto al Codice florentino corrigio la nasalizacion y escribid quitetzauia, pero en algunas ocasiones la copié como
venia en el texto de partida. Normalicé todas estas incidencias y escribi tetzahuia en todos los casos.

197. “Envoltorio-aparicion de persona”.

198. Sahagtn: “Veia alguno unas fantasmas que ni tienen pies ni cabeza, las cuales andan rodando por el suelo y dando gemidos
como enfermo”. Historia general de las cosas de la Nueva Espariia, p. 276.

49




anoce itla, amo cualli ye quimonamictiz, ipan
huetziz. In aquin amo yollochicahuac, in amo
yollotlapalihui, in zan mauhcatlacatl, intla
oquimottiti: zan ixpampa [f.12r] yehua, motlaloa:
oncan quitonalcahualtia, quihizahuia: inic iciuhca

miquiz, anozo itla amo cualli quimonamictiz. etc.

Auh in aquin, huel yollotlapalihui: in

motenehua:  yaotlahueliloc, ic momania, ic
mochichihua, ic mocencahua: niman yuh quimolhuia,
in yohualtica, nahualtetemoz, nohuiyan nenemi:
quitotocatinemi, in izqui ochpantli, yohualnenemi,'”
quitetemotinemi, in azo cana itla quimottitiz: inic
quitlaniliz itenemac, iteicneliliz huitztli. Auh intla ye
oquimottiti in yuhqui i, quitetemoa: quicuitihuetzi,
quiteteuhtzitzquia, itech mopiloa: aocmo quicahua
quitlatoltia, quilhuia: ac tehuatl in nocne?
xinechnotza, amommaca titlatoz: ca onimitzan, amo
nimitzcahuaz: huecauhtica quinemitia, in quitlatoltia:
icuac quinotza, quinanquilia intla ye caamana: in
ace ipan tlathuiznequi, in ace quitlathuiltia, quilhuia:
xinechcahua ye tinechitlacoa, tlein quinequi moyollo:
nimitzmacaz, tlein tinechmacaz? [f.12v] quilhuia,
izca nimitzmaca, ce huitztli: amo nicia, amo niccelia

tle nicchihuaz, ome, ei, nahui quimaca: za nel amo

ic quicahua: quinicuac in oquiyolpachihuiti, in

199. Yohualnenemi: yovualnenemi yoyovalnenemi, Mtc.

50

la guerra, o morird de causa natural; o le
acontecerda, le sucederd algo malo. A quien no es
de corazén animoso, no es de corazén fuerte, que
solo es alguien temeroso, si se le aparece, solo
[f.12r] corre, huye de ¢él. [La aparicion] lo hace

abandonar su fonalli en ese lugar, lo asusta para que

muera rapido o le acontezca algo malo, etcétera.

Y quien es de corazon fuerte, se dice que es
valiente, para eso se dispone, para eso se prepara,
para eso se alista. Entonces, asi dicen que buscara al
nahual durante la noche, anda por todas partes, lo anda
siguiendo, anda por la noche, anda buscandolo por
el camino muy ancho. Quiza algo se le manifestara
en algin lugar. Por eso le pedird su premio, su
recompensa, las espinas. Y si ya lo vio, de igual modo
lo busca reiteradamente, lo captura con velocidad, lo
aprende con fuerza, se prende de él, ya no lo deja,
le habla, le dice: “;Quién eres td, canalla? jDime!
No dejes de hablar, pues te capturé, no te dejaré”.
Lo retiene, le habla por largo tiempo. Cuando lo
interpela, le responde. Si lo perturba, tal vez porque
quiere que amanezca sobre él, tal vez le amanezca,
le dice: “jDéjame que me haces dafo! ;Qué quiere
tu corazon? Te lo daré”. “;Qué me daras?”, [f.12v]
le responde. “He aqui lo que te daré, una espina”.

“No la quiero, no la recibo”. “;Qué haré?”. Dos,



oquiyolpachiuhcayotiinyequilhuia:mochinimitzmaca
in necuiltonolli, titlamahuizoz in tlalticpac: icuac
quicahua:*® ca nel oconittac in quitemoa iyollo®”,
onentlamattinenca.  etc.

inic  oelciciuhtinenca,

Ic matlactli omei capitulo, oncan motenehua: in

oc cequi tetzahuitl, in yohualtica monextiaya?"

No ihuan, netetzahuiloya moteittitiaya: in itoca
cuitlapanton, anozo cintanaton: mitoa in acolhuacan
centlapachton: yuh tocayotilo. Quitoa, zan oncan in
neaxixaloyan, in tlazolpan moteittitiaya: intla ye aca
axixmiqui,inzanicel yohualticaquiza: inazometztona,
anozo tlayohua: icuac quimottitia:*** zan ye moch ye
quinextiaya in miquiztetzahuitl. In aquin quimottitia,
ic quitetzahuia in ace miquiz, [f.13r] anozo itla ipan ye

mochihuaz: auh in acanozo tlei, zan conmamauhtia:

tres, cuatro [espinas] le entrega, pero no por esto lo
deja. Cuando lo satisfizo, lo contentd, le dice: “Te doy
todo, riquezas, serds afamado en la tierra”. Entonces lo
deja, pues vio que busca en su corazon, por eso habia

andado suspirando, habia andado afligido, etcétera.

Capitulo décimo tercero donde se menciona

otro presagio que se aparecia por la noche

También era tenida por presagio la Illamada

24 o cintanaton®” [que] se aparecia a la

cuitlapanton
gente. En Acolhuacan, se dice centlapachton,* asi es
nombrada. Dicen que s6lo se aparecia a la gente en
los lugares para orinar, en los basureros. Si alguien
desea orinar, [y] por la noche sale solo, quizd hay
luz de luna, quizé esta obscuro cuando se le aparece;
todo lo que se le manifestaba [era] presagio de
muerte. A quien se le aparece, por eso la toma como

presagio de que tal vez morird [f.13r] o que algo

acontecera sobre ¢él. O es posible que s6lo lo asuste.

200. En el Codice florentino la palabra se escribié como quicoa, pero es un error del copista ya que en los Memoriales a tres colum-
nas si se registr6 quicaua. Por tal razon, corrijo la palabra, ya que tiene mejor sentido con el verbo cahua.
201. En el Codice florentino aparece yollo con una marca de diéresis sobre la “y”.

202. En los Primeros memoriales se anoto: Inic caxtollamantli tetzavitl catca, yehoatl yn centlapachto, yn aca quittaya mitoaya ye
miquiz “Décimo quinto presagio era éste: [si] alguien veia al centlapachton, se decia que morira.”, £.85r. También véase Sahagun,
Historia general de las cosas de la Nueva Esparia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las
Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

203. Quimottitia: quimottitiaya, Mtc.

204. “Espaldilla”, “letrina”, “muladar”. Sahagun la describe como una mujer enana.

205. “Cestillo de abajo” o “Cestillo del trasero”.

206. Es otro nombre de la aparicion, posiblemente con el significado de “pedacito”.

51




auh inic ittoya, yuhquin cihuapiltontli, zan
huel tepiton, cihuapiltepiton: amo achi cuauhtic: zan
cacapanton, chachapaton, tzapaton, cuitlapachton,
tzonqueme, tzotzonqueme, tzotzoquempile: huel
icuitlacaxiuhyan huetzi, in itzon, in itzonquen: auh inic
nenemi zan tlalli ixco onotiuh, pepeyocatiuh, amo huel
canainquimottitia:intlayequitocazanixpanompolihui,
zan ic quiqueloa: yene cecni, in hualmonextia:

ompa quitoca in canaznequi ompoliuhtiuh: zan yuh

commauhcacahua, conciyauhcahua, ommonenencoa.

Can ye no yuhqui in tzontecomatl, no
moteittitia®”’ in yohualtica: in aquin quimottitia, zan ic
quimachitia, amo inemachpan in icotzco choloa: anoce
icampa, concaqui chachalcatihuitz, in quihualtoca:

ic ixpampa yehua, icampa chachalcatiuh in quitoca.

[f.13v] Auh intla moquetza, motilquetza,

no motlalia chachalcatinemi: auh intla

omoyollochichili, inic quicuitihuetziz zan ic*®

quiqueloa, hueca yehua in choloa, amo huel cana:

zan no yuh conmauhcacahua: ixpampa yehua:

ixquich quitoctia, inic momauhcatlaloa ichan.

207. Moteittitia: moteyttitiaya, Mtc.
208. Ic: y, Mtc.

Asi se veia: como una mujer pequeiita, sélo
muy chiquita, una mujer chiquita; no era ni un poco
alta, chaparrilla,” [como] una olla pequena, enana,
bajita [y] robusta; con el pelo largo, con el pelo muy
largo, con el pelo suelto; su cabello, su pelo, cae hasta
su cintura. Y asi anda: solo va de frente, va lentamente
sobre el suelo. No se le aparece en otro lugar. Si la
siguen, solo desaparece de su presencia, asi se burla,
se aparece de verdad en otra parte. Alld donde la
siguen, la quieren atrapar, va a desaparecer. S6lo asi

la dejan por temor, la dejan por cansancio, se frustran

Asimismo [habia wuna] como calavera,
también se le aparece a la gente en la noche. A
quien se le aparecia, asi lo refieren, salta sobre sus
pantorrillas inadvertidamente. O la escucha que viene
castaiieando a sus espaldas, lo sigue, escapa de su

presencia, va castaieando a sus espaldas, lo sigue.

[f.13v] Y si [el sujeto] se para, se detiene
[en el camino], también [la calavera] se detenia de
andar castaneando. Y si se esforzaba para atraparla
con rapidez, por esto s6lo se burla, se iba lejos,
huye, no puede atraparla. Asimismo, s6lo la dejaba
por miedo, huye de su presencia, todo lo hace

continuar, de esa manera corre con miedo a su casa.

209. Cacapaton, en sentido literal es “pequefia sandalia”, segun el diccionario en linea de Alexis Wimmer. En sentido figurado es

una mujer chiquita como una pequefia sandalia.

52



(Can ye no yuhqui in micqui, no moteittitiaya: iilpitica,
cuacuailpitica, quiquinacatica: in cana moteittitiaya;
tequiquinatza: zan yehuan in yollochicahuaque, huel
ihuic motlapaloa®!’ in quicuitihuetzi: itech mopiloa.
Auh inic zan inca mocacayahua, azo tlachcuitl,
anozo tlacuahuac tetl in immac mocauhtiquiza: inic
mocueptihuetzi: yuh mitoa, ca zan mochi ye, inahual

in tezcatlipoca inic teca mocacayahuaya etc.?!

Tetzahuitl itechpa chiquimoli

In chiquimoli, ca centetl tototl, yuhquin
cuauhchochopitli: auh hueca cuauhtla in ichan. Auh in
ic[ua]ctepantzatzia,netetzahuiloya: quitohuaya, [ f.14r]

caamocualcan,inotihuallaque;caitlaipanticholozque.

210. Motlapaloa: motlapaloaya, Mtc.

Del mismo modo [habia uno] como muerto,
también se le aparecia a la gente, estd amortajado,
estd amortajado hasta la cabeza, esta quejandose. Se
le aparecia a la gente en algun lado, le gruiie a la gente.
Aquellos de corazdn fuerte que se atreven [a ir] contra
¢l, que lo atrapan con rapidez, se prenden de €1. Pero asi
se burla de ellos: al irse quedaban en las manos [de sus
captores] tal vez yerbas o piedras duras. Por eso, rapido
se regresaban. Asi dicen que todo [esto] es el nahual

de Tezcatlipoca; asi se burlaba de la gente, etcétera.

Presagio del chiquimoli*"?

El chiquimoli es un pajaro como el pajaro carpintero.
Vive en bosques lejanos. Cuando gorjea sobre
alguien era tenido por presagio, decian: [f.14r]

“Vinimos a un mal tiempo, caeremos en algo [malo]”.

211. Aqui termina el libro de los presagios en los Memoriales a tres columnas con una leyenda de la mano de Sahagun que dice “Fin

del sexto libro, fray Bernardino de Sahagun”.

212. Tipo de pajaro carpintero también llamado cizafiero o soplon.

53




Tetzahuitl itechpa in coyotl*"

Quitoaya, ca in  tezcatlipoca: miyecpa

quimonahualtiaya in coyotl: auh inin coyotl,
miyecpa teyayacatzacuilia in otlica. Auh in icuac
yuh quichihua i, niman ic mocaqui, ca amo cualcan
in huiloa: azo ichtecque, anozo tetlatlazaltique, cana

otlica cate: anozo itla ipan chololoatiuh, in tecoco.

Presagio del coyote

Decian que es Tezcatlipoca; muchas veces hacia del
coyote su nahual. Y este coyote, en varias ocasiones,
se encuentra cara a cara con la gente en el camino.
Y cuando asi lo hace, de inmediato se entiende que
se avecinan malos momentos; quiza [hay] ladrones

o salteadores que estan en algun lugar del camino,

o ird a pasar algo [malo] sobre él: la desgracia.

Nican  tzonquiza in  tetzahuitl; in Aqui terminan los presagios, los que entendian

quitetzammatia, nican nueva Espafia tlaca.?" como presagios la gente de aqui de la Nueva Espana.

213. Es posible que esta anotacion haya quedado incompleta y que se pensara también como un capitulo independiente que nun-
ca se concluyo, ya que aparece como pesquisa en los Primeros memoriales al igual que los capitulos anteriores. En los Primeros
memoriales se anoto: Inic caxtollamantli oge tetzavitl catca yehoatl in coiutl yn aca quinamiquia anogo quiyacaviltequia mitoaya
ve miquiz “Décimo sexto presagio era éste: [si] alguien se encontraba con el coyote o se le atravesaba, se decia que morira.”, f.85r.
También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia por fray Bernardino de Sahagun. Codices matritenses
que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

214. En los Primeros memoriales se anotaron dos pesquisas mas después de la del coyote: Auh yn altepetl ytetzauh catca ynic
muchivaya yehoatl in texcalli xitinia anogo tepetl xitinia: yoan occequi yn amo vel ticmati. Niman yeevatl in tequanime choca no
itetzauh catca yn altepetl. Auh oc no cequi yn amo ticmati “Era presagio del pueblo éste que sucedia asi: se derrumba el barranco
o se derrumba el cerro, y otro que no conozco bien. Luego [estd] éste: [si] las fieras aullan también era presagio del pueblo. Y tam-
bién otro que no conozco.”, f.85r. También véase Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia por fray Bernardino
de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real Academia de Historia, p. 109.

54



Apendiz del Libro Quinto

[f.15r] Izcatqui yanca inic macuilli amoxtli: oncan
mitoa, in izquitlama[n]tli itechpa chicotlamatia in

itlachihualoan diox, in tlateotocanime

Inic ce capitulo, itechpa tlatoa in omixochitl

Inin centlamantli xochitl: yuh motocayotia in

omixochitl. Auh no centlamantli cocoliztli,
tlapalanaltiliztli: no motocayotia omixochitl: yehica
ca zan huel yee inic ca, inic tzitziquiltic: auh inic
compiqui, in yuh moztlacahuiaya huehuetque:
quilmach in aquin itech motlalia, inin cocoliztli,
in motocayotia omixochitl: ic pehua, in azo ipan
omaxix, anozo oipan moquetz: in anozo miyecpa

oquinecu, yuhqui inic quixoxa, in yuh moztlacahuia.

Inic ome capitulo, itechpa tlatoa in cuetlaxochitl

Inin centlamantli xochitl, ineconi. Auh oc no

centlamantli  tlapalanaltiliztli, no motocayotia
cuetlaxochitl: auh inin cocoliztli, oc cenca impan

mochihuaincihua,occencaincocoliz:amonoyehuanin

Apéndice del libro Quinto
[f.15r] He aqui el final del quinto libro donde se
dicen todas [las cosas] que los iddlatras sospechan

de las creaturas de Dios*'®

Capitulo primero que habla sobre la flor de hueso?'®

Esta es la primera flor, asi se llama “flor de hueso”.?"”
Y también es una enfermedad, [una] enfermedad
venérea que también se llama “flor de hueso”, porque
con esta misma es que se les corta [la carne].?'® Y
asi los viejos lo inventan, asi se engafiaban, dizque
quien se contagia de esta enfermedad, que se llama
“flor de hueso”, comienza por esto: quiza se orind
sobre ella o se pard sobre ella, o la oli6 muchas

veces. Asi, con esto le hechiza. Asi se engafan.

Capitulo segundo que habla sobre la flor roja?"’

Esta es una flor olorosa. También es una enfermedad
venérea [que] también se llama “flor roja”. Esta
enfermedad es muy frecuente en las mujeres, es

muy su enfermedad, no [se presenta] en aquellos

215. Sahagtn incluye, antes de este encabezado, un prologo en castellano al apéndice, donde explica las diferencias entre agiieros
y abusiones.

216. Omixochitl. Identificado como lirio blanco, azucena o nardo.

217. Sahagun: “Hay una flor que se llama omixochitl, de muy buen olor, parece al jazmin en la blancura y en la hechura”. Historia
general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 280.

218. Sahagun: “Hay también una enfermedad que parece como almorranas que se cria en las partes inferiores de los hombres y de
las mujeres”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 280.

219. Cuetlachxochitl. También conocida como “noche buena”, “estrella de navidad” o “poinseta”.

55




toquichtin. Auh inin cocoliztli: quilmach ic pehua, in
yuh moztlacahuia huehuetque: in azo oquicuencolhui,
in anozo oquinecu, in anoce oipan motlali: ipampa in
yuhqui ic quixoxa, ic itech motlalia. Auh ipa[m]pa in
tenanhuan quintlacahualtiaya, quimahuaya [f.15v] in
imichpochhuan,quimilhuiaya:macamoxiquinecuican,

ma ipan ancholoti inin xochitl, amotech momanaz.

Inic ei capitulo, itechpa tlatoa, in xochitl in ye

tlatlalilli

Xochitl ye tlatlalilli: ca miyec tlamantli inic
motocayotia in xochitl tlatlalilli, chimalxochitl,
cuatezonxochitl, cuachic, huehuetl, moyahuac: in
itechpa in xochitl, no motlapololtiaya in huehuetque,
quitoaya: ca amo tonemac in tlanepantla, in
inepantla tiquinecuizque ca zan iceltzin huel oncan
motlanecuiltia in tloque nahuaque, in titlacahuan:

zaniyo tonemac, in oncan titlanecuizque in itenco.

nuestros varones. Esta enfermedad dizque por
esto comienza, asi se engafian los viejos: quiza la
pasaron por alto, o la olieron, o se pararon sobre
ella, por eso las hechiza, por eso las contagia. Y por
eso, las madres impedian que contagiaran [f.15v]
a sus hijas jovenes, les decian: “No huelan [la

flor], eviten esta flor, se extenderd sobre ustedes”.

Capitulo tercero que habla sobre

la flor adornada®?’ [en arreglo]

La flor adornada estd [compuesta] de muchas otras
[flores], por eso se llama “flor adornada”, “flor del
escudo”,?! “flor rapada”,**? cuachic,”* huehuetl,***
“repartida”. Sobre esta flor, también los ancianos
desatinaban, decian: “No es nuestro privilegio
que catemos el aroma del medio [de las flores], a
la mitad de ellas, solo ¢l puede oler alli, el Tloque

Nahuaque,”® Titlacahuan.””® Solamente es nuestro

privilegio que olamos alli, en las orillas de [las flores]”.

220. Xochitl ye tlatlalilli. Sahagun la traduce como “la flor ya hecha” y menciona que son los arreglos o ramilletes de flores con los
que suelen bailar los sefiores. Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, p. 280.

221. Chimalxochitl.

222. Cuatezonxochitl.
223.
224. “Tambor”, “instrumento musical” o “anciano”.

“Rapado”. También es el término utilizado para nombrar a los guerreros otomies o los guerreros valientes.

225. “El duefio de la cercania, el duefio de la proximidad”. Al parecer es un nombre que aludia a Tezcatlipoca.

226.

56

“El dueiio de nosotras las personas”. Un nombre de Tezcatlipoca.



Inic nahui capitulo, itechpa tlatoa in tlaolli.

In itechpa in tlaolli: miyec tlamantli oc noma, ic
motlapololtia in cihua. Inic centlamantli: in icuac
quicuxitia, in anozo quinexquetza: izcatqui in
innetlapololtiliz, inicuac ye contemazque innexcomic:
ocachtopaconahayohuia, quilmachicamomomaubhtiz,
ic amo motonalmauhtiz: quilmach ic contonallalilia.
Inic ontlamantli, inic moztlacahuia: intla oquittaque,
in anozo oipan quizato [f.16r] tlaolli chachayahuatoc
tlalpan: niman compepentihuetzi, quitoa: motolinia
in tonacayotl, mochochoquilitoc: ca intlacamo
ticpepenazque, ca techteixpanhuiz?’ in ixpantzinco
totecuyo: ca quimolhuiliz. Totecuyoe, inin macehualli:

ca amo nechpepen, in icuac tlalpan nicenmantoca:

ma xicmotlatzacuiltili: auh anoce timayanazque.

Inic macuilli capitulo, itechpa tlatoa in
tecuencholhuiliztli
In itechpa tecuencholhuiliztli: no centlamantli

innetlapololtilizinnicantlaca:inicuactlaacamelahuatoc
piltontli, necuiliuhtoc: intla aca oconcuencholhui,
niman cahua in aquin otecuencholhui, quilhuia. Tle
ipampa in ticcuencholhuia: quilmach ic ayocmo
manaz in piltontli, za ixquichton yez: auh inic
compatiaya, inic amo ipan mochihuaz piltontli, oc

ceppa quihualpancholhuia: ic ompatia

227. Léase techteixpahuiz.
228. Proceso llamado nixtamalizacion.

Capitulo cuarto que habla acerca del maiz

desgranado

Acerca del maiz desgranado hay todavia mas cosas con
las que las mujeres desatinaban. La primera: cuando lo
cuecen o lo colocan con cal,*® he aqui sus desatinos,
cuando lo lavan en el recipiente con cal, primero le
arrojan el aliento [con la boca], dizque que con esto no
se asustard, no se asustara su tonalli, dizque que con
esto se estabiliza su fonalli. La segunda cosa con la que
se engafan: si lo vieron o fueron a encontrar al maiz
[f.16r] cayéndose en el suelo, entonces lo recogen con
rapidez, dicen: “Sufre nuestro sustento, esta llorando™.
Pues si no lo recogen nos acusara ante Nuestro
Sefior, le dird: “Sefior Nuestro, este macegual no me
recogi6é cuando vine a posarme por completo sobre

el suelo. jCastigalo!”. Y quiza padeceremos hambre.

Capitulo quinto que habla acerca de la accion de

saltar a alguien

Acerca de la accion de saltar a alguien también es un
desatino de la gente de aqui. En el momento, si algin
nifno esta echado [en el suelo], esta atravesado, si
alguien lo salto, entonces regafan a quien lo salto, le
dicen: “;Por qué lo saltas?”. Dizque por esto el nifio
ya no crecera; ya sera chiquito.””’ Y de esta manera
lo remediaban para que no le pase [esto] al nifio: otra

vez lo salta. Asi se remedia.

229. En sentido literal “seras todito”, expresion que sirve para referir que ya no crecera la persona. Esta expresion también se utiliza

en el siguiente capitulo.

57




Inic chicuacen capitulo, itechpa tlatoa in atliliztli

In itechpa atliliztli: no oncatca inneztlacahuiliz
in huehuetque: zan [f.16v] ye achi no yuhqui in
itlatlatollo in tecuencholhuiliztli. Auh ihuin in, ca
itlatlatollo: in icuac tla ye atli, in tle ye achto atli oc
piltontli: auh intla zatepan atli in ye achi tachcauh,
in ye cuauhtic: niman quitlacahualtia, quicuilia
in atl in piltontli, quilhuia: tle ipampa in achto
tatliznequi, amo ticuauhtiez, zan ye tixquichtontiez:

ma oc ye coni in motiachcauh, achic ca ye cuauhtic.

Inic chicome capitulo, itechpa tlatoa: in aquin

xocco ontlapaloa

In itechpa in: no oncatca innetlapololtiliz, in nican
tlaca: oc cenca intechpa mocaqui in toquichtin.
Auh ihuin in mocaqui: in icuac intla tlacua
toquichti: auh zan xocco, in ontlapalotica, amo
molcaxic: niman no quitlacahualtia in tenanhuan,
in tetahuan, quilhuia: macamo xocco xontlatlapalo,
oncan tiquimoncahua in momalhuan: intla tiyaz
yaoc, ticaciz, momal mochihuaz.

ayac ayac

58

Capitulo sexto que habla sobre el beber agua

Sobre el beber agua, los viejos también estaban en
[un] error. [f.16v] Es parecido a la habladuria de la
accion de saltar a alguien. Asi es esta su habladuria:
en el momento, si [se] bebe agua, [y] el que bebe
primero aun es un nifito, si después bebe alguien que
es un poco mayor, mas grande, entonces lo detienen,
le quitan el agua al nifio, le dicen: “;Por qué quieres
beber primero? No creceras, serds chiquito. Que beba

primero tuhermanomayor”. Enpocotiempo [sera]alto.

Capitulo séptimo que habla de quien prueba

[directamente] de la olla

Sobre esto, también era un desatino de la gente de
aqui, se escucha con frecuencia de nuestros varones.
Segun esto se escucha: en el momento, si el varon
come algo, y s6lo esta probando de la olla, no en un
plato para la comida, entonces también las madres,
los padres, lo detienen, le dicen: “{No pruebes de la
olla! Ahi dejas a tus cautivos. Si fueras a la guerra, a

nadie capturards, nadie se convertird en tu cautivo”.



Inic chicuei capitulo, itechpa tlatoa in ixquiuhqui

tamalli

In itechpa in ixquiuhqui tamalli: oc no centlamantli
inneztlacahuiliz in nican tlaca, quilmach [f.17r] amo
huel quicuazque, in oquichtin, ihuan cihua: quilmach
intla quicuazque toquichti, amo axcan in quizaz mitl,
inic quiminazque yaoc: auh anoce ic miquiz, thuan
ayaxcan tlacachihuaz in inamic. Auh zan ye no yuhqui
in itechpa cihuatl: intla quicuaz ixquiuhqui tamalli,
amo huellacachihuaz: zan itech ixquihuiz in iconeuh,
ic miquiz in iiti:*° ipampa cenca quitecahualtiaya in

tenanhuan, inic amo mocuaz, in ixquiuhqui tamalli.

Inic chicunahui capitulo, itechpa tlatoa in toxic

In icuac quinxictequia pipiltotonti: no oncatca

innetlapololtiliz. Intla oquichtli ixic, hueca in

contocaya: ompan yaoc, tetech compiloaya,
quitquiya in tiacahuan: auh intla yaoc matini teta,
yehuatl concahuaya: ompa contocaya in yaonepantla,
quilmach: yaoc matini yez intla hueiyaz. Auh intla
cihuapiltontli ixic: zan netlecuiltenco in contocaya,
quilmach ipampa: in zan cali inentla, in zan ye
ixquich quimocuitlahuia atl, tlacualli, metlatitlan

nenemi: ipampa in, zan calitic contocaya in ixic.

230. Léase iitic.

Capitulo octavo que habla sobre los tamales

pegados [a la olla]

Acerca de los tamales pegados también es otro
desatino de la gente de aqui. Dizque [f.17r] los
varones y las mujeres no podran comerlos. Dizque
si nuestros varones los comieran, desde ahora no
saldran las flechas con las que tiraran en la guerra.
O tal vez por eso morird y su conyuge engendrara
con dificultad. Del mismo modo, respecto a la
mujer, si comiera los tamales pegados no parird
bien, s6lo se le pegara el nifio, por lo que morira
en su interior. Por ello, las madres la aconsejaban

demasiado para que no comieran los tamales pegados.

Capitulo noveno que habla sobre nuestro ombligo

Cuando cortaban el ombligo a los nifiitos, también
era un desatino de [la gente de aqui]. Si el ombligo
era de varon, lo enterraban lejos, allad en el campo
de guerra, lo cefilan a la gente [de guerra], los
guerreros lo llevaban. Si el padre es experto en
la guerra, éste lo depositaba, lo enterraba alld, a
la mitad del campo de batalla. Dizque [el bebé] se
volveria experto en la guerra si llegara a ser grande.
Si el ombligo era de nifia, sélo lo enterraban a la
orilla del fogon, segin se dice, porque so6lo la casa
es su lugar para habitar, todo esto es lo que cuidaba:
el agua, la comida; anda entre los metates. Por eso,

solo enterraban su ombligo en el interior de la casa.

59




[f.17v] Inic matlactli capitulo, itechpa tlatoa in otztli

In itechpa in otztli: no oncatca innetlapololtiliz in
nican tlaca: in otztli, intla yohualtica nenemiznequi:
niman ixillan contlalia aquiton nextli, quilmach ic
quipalehuia in itic ca piltontli: inic amo quitenamictiz
yuhquin  ic iconeuh.

cana, quimalhuitiuh

Inic matlactli oce capitulo, itechpa tlatoa in cihuatl,

in quinhuallacachihua

No centlamantli a imaquimamatcayo maitia, in nican
tlaca: in icuac tla quitlapalozque mixiuhqui, intla
impilhuan quinhuica: niman iciuhca quinnexhuia
incanahuacan, in intlancuac, in intlanitzco, in ye
izquican tozazaliuhcan: dcan quimocahuia, nohuian:
auh in tenexhuia tlecuilixcuac motlalia, cihuatl:
quilmach intlacamo quintlancuanexhuizque in
pipiltotonti: zan tlatlatzintinemiz in intlancua, in
imixcuac.

inmaquechtlan, in inxoquechtlan, in

60

[f.17v] Capitulo décimo que habla sobre la

embarazada

Sobre la embarazada, también era un desatino de
la gente de aqui. La embarazada, si quiere andar
por la noche, entonces coloca un poco de ceniza
en su vientre. Dizque con eso le ayuda al nifo
que estd en su interior para no emparejarlo con

alguien en algin lugar, asi va a cuidar a su bebé

Capitulo undécimo que habla sobre la mujer que

da a luz

También es otra tonteria que pensaban las personas
de aqui. En el momento, si visitaran a la [recién]
aliviada, si llevan a sus hijos, entonces rapidamente
les cubren con ceniza las sienes, las rodillas, las
espinillas de las piernas, en todos los lugares de
nuestras coyunturas, en ningin lado dejan [sin
ceniza], en todas partes [la colocaban]. Cubren con
ceniza a las personas. La mujer se sienta frente al
fogon. Dizque si no les cubrieran con ceniza las
rodillas a los ninos, sus rodillas, sus mufiecas, sus

tobillos, sus frentes so6lo andaran quebrandose.



Inic matlactli omome capitulo, itechpa tlatoa in

tlalloliniliztli

[f.18r] In icuac tlallolini, centlamantli neci
innetlapololtilizinnican tlaca: inicuac tlallolini, niman
iciuhca quinquechaana in impilhuan, inic iciuhca
cuacuauhtiezque inic iciuhca manazque: quilmach
intlacamo quinquechaanazque iciuhca, ayaxcan
cuauhtiazque:ihuanquitoaya,quihuicaintlalloliniliztli,
intlacamo quiquechaanazque, ihuan quimixalpichiaya.
Auh in incal, in intlaquetzal, in incuezcon, in inxoc,
in ye ixquich intlatqui, mochi catzelhuia: auh intla
itla oquilcauhque, ic mahuaya: quilmach quihuica
in tlalloliniliztli: ihuan ixquich tlacatl icahuacaya,

montenuitequia: ic quinmachiltiaya, in amo quimati.

Inic matlactli omei capitulo,

itechpa tlatoa in tenamaztli
In itechpa in tenamaztli: no oncatca innetlapololtiliz,
in nican tlaca: in icuac in aca quitta, in quitiliczatica in
tenamaztli: ic quitlacahualtiaya, quilhuiaya: macamo
xictilizatia in tenamaztli [f.18v] mitzicximimictiz in
icuac intla tiyaz yaoc, quilhuia: ayocmo huel nenemiz,

ayocmo huel motlaloz in yaopan: za ic ximimiquiz,

iciuhca inmac huetziz in inyaohuan: inic

Capitulo duodécimo que habla sobre los terremotos

[f.18r] Cuando hay terremoto, surge otro desatino
de la gente de aqui. Cuando hay terremoto, entonces
rapido levantaban por el cuello a sus hijos para que
crezcan pronto, para que se estiren pronto. Dizque si
no los levantan del cuello rapido, apenas creceran. Y
decian que se los lleva el terremoto si no los levantan
del cuello y les rociaban agua en la cara. Sus casas,
sus columnas, sus coscomates, sus ollas, todas sus
pertenencias, todo lo rocian.”*' Si olvidaron algo, por
eso se reprochaban. Dizque se lo lleva el terremoto. Y
todas las personas murmuraban, daban alaridos con la

bocay lamano.??Asiles explicaban lo que no conocen.

Capitulo décimo tercero que habla sobre las

piedras [trébedes] del fogon

Acerca de las piedras del fogén, también era un
desatino de la gente de aqui. Cuando alguien
ve que estdn pateando las piedras del fogdn, asi
lo detenian, le decian: “jNo estés pateando las
piedras del fogén! [f.18v] Se te entumeceran los
pies cuando vayas a la guerra”. Le dicen que ya
no caminara bien, ya no correra bien en tiempos

de guerra, porque tendra entumecidos los pies,

231. Sahagun: “Tomando el agua en la boca y soplandola sobre ellas”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 281.
232. Sahagun interpreta: “Para que todos advirtiesen que temblaba la tierra”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p.

281.

61




quintlacahualtiaya in intelpochhuan, in

nican tlaca, inic amo yuh impan mochihuaz.

Inic matlactli onnahui capitulo, itechpa

tlatoa in comalco mocuelpachoa tlaxcalli

In icuac tlaxcaloa in cihua, intla ocuelpachiuh

itlaxcal: no oncatca innetlapololtiliz, quitoa:

aquin ye huitz oquihualtiliczac: auh in anoce
ioquichhui, in

canapa hueca oya, quitoaya:

ca ye huitz, ca oquihualtiliczac in notlaxcal.

Inic caxtolli capitulo, itechpa tlatoa

in pipiltotonti quixpaloa metlat]
In icuac pipiltotonti quixpapaloa metlatl: ic teahuaya,
ic quimahuaya, ic quintlacahualtiaya in tenanhuan
in impilhuan, quimilhuiaya: macamo xicpapalocan
in metlatl, ic iciuhca cocotoniz, iciuhca huehuetziz
in amotlan. Ipampa in, cenca quimimacaxiltiaya
in pipiltotonti: inic amo yuh impan mochihuaz.
[f19r] Imic caxtolli oce

capitulo, itechpa

tlatoa: in aquin itech motlazticac tlaquetzalli.

In icuac aca quittaya, in itech motlazticac tlaquetzalli:
no oncatca innetlapololtiliz, in nican tla:*** ic teahuaya,

ic tetlacahualtiaya, ic quintlacahualtiaya in impilhuan,

233. Léase tlaca.

62

rapidamente caerd en las manos de sus
enemigos. Por eso, la gente de aqui detenia a
sus hijos para que no les pasara de ese modo.
habla sobre

Capitulo décimo cuarto que

la tortilla que se dobla en el comal
Cuando las mujeres hacen tortillas, si su tortilla se
dobld, también era un desatino de [la gente de aqui],
dicen: “;Quién ya viene? ;La patearon hacia aca?”.
Quiza es su marido que vino de algin lugar lejano.
Decian: “Ya viene. Pated mi tortilla hacia acd”.
habla sobre

Capitulo décimo quinto que

los nifios que lamen la superficie del metate

Cuando los nifios lamen la superficie del metate, por
esto [los] regafiaban, por esto les venia la enfermedad.
Por eso las madres detenian a sus hijos, les decian:
“iNo laman el metate! Porque sus dientes se romperan
rapido, se caeran rapido”. Con eso mismo asustaban

mucho a los nifios para que no les pasara de ese modo

[f.19r] Capitulo décimo sexto que habla sobre

quien esta de pie recargado hacia la columna

Cuando veian a alguien que estd de pie recargado
en la columna, también era un desatino de la gente
de aqui. Por eso regafiaban a las personas, por eso

detenian alas personas. Asi detenian a sus hijos,



quimilhuiaya:macamoitechximotlazticaintlaquetzalli,
ithiztlacati: yuh quitoaya: ca yehuatl quitemaca in
iztlacatiliztli, itech quicui: in aquin ihiztlacati. Inin
cenca quimimacaxiltiaya in tepilhuan: inic amo

yuh impan mochihuaz, inic amo ihiztlacatizque.

Inic caxtolli omome capitulo, itechpa tlatoa in

ichpopochti in zan moquequetztimani tlacua

In ye huecauh in nican tlaca: in icuac in quimittaya in
imichpochhuan y[n] zan moquequetztimani tlacua: no
ic tetlacahualtiaya, ic quintlacahualtiaya in impilhuan,
quimilhuiaya: macamo ximoquetztica in titlacua,
hueca timocchotiz, ac mitzicxitocaz: quilmach
yehuatl ipan mochihuaya, in hueca moquichhuatia

in cana hueca huico: in amo ialtepeuh ipan nemi.

[£.19v] Inic caxtolli omei capitulo, itechpa tlaota:

in quenin motlatia olotl

In icuac aca mixihuia, ahuel oncan quitlatiaya
in olotl: in oncan onoc mixiuhqui, quil intla
oncan tlatlaz: ic ichchichitiniz in piltontli. Auh
intla za oncan tlatlaz in olotl: achtopa iixco
conquiquixtilia, iixico conhuihuica in piltontli: inic

amo yuh ipan mochihuaz, inic amo ichichitiniz.

les decian: “jNo estés recargado en la columna,
[porque] miente!”. Asi decian que ésta entrega
mentiras a la gente. Quien miente, toma [las mentiras]

de ella. Asustaban mucho a los nifos [con] esto, para

que no les pasara de esa manera, para que no mintieran.

Capitulo décimo séptimo que habla sobre las

jovencitas que permanecen de pie al come

Desde la antigliedad, la gente de aqui, al momento
que veian que sus hijas s6lo permanecen de pie al
comer, también por eso [las] detenian. Asi detenian
a sus hijas, les decian: “i{No estés de pie [cuando]
comamos! Lejos te casards, ;quién te seguird?”.
Dizque a ella le pasard que se case lejos, que sea

llevada a alguin lugar lejano, que no viva en su ciudad.

[f.19v] Capitulo décimo octavo que habla sobre

como se queman los olotes

Cuando alguien da a luz no se podia quemar olotes ahi,
donde yacia recostada la [recién] aliviada. Dizque si
se quemaran ahi, por eso el nifio se llenar4 la cara de
marcas como de viruela. Si s6lo se queman los olotes
ahi, primero los extraen en su ombligo, los llevan
en el ombligo del nifio*** para que no suceda de esa

manera, para que no se le llenara de marcas la cara.

234. Sahagtin: “Tocabanles primero en la cara del nifio, llavandolas por encima [las mazorquillas] sin tocar en la carne”. Historia

general de las cosas de la Nueva Espariia, p. 282.

63




Inic caxtolli onnahui capitulo, itechpa tlatoa: in

cihuatl otztli

In cihuatl otztli, amo huel quittaz in aquin ye

quipiloa: yehica, quilmach in icuac mixihuiz,

nacatica hualquechmecayotiaz in piltontli. Ipampa
in, ic quimimacaxiltiaya in ye huecauh in ootzti.
No ihuan in icuac otztli cihuatl, in icuac cualo
tonatiuh, anozo metztli: amo huel quittaya, quilmach
intla quittaz: [f.20r] tencuatic yez in iconeuh. Auh
inic quipalehuiaya otztli: itztli ixillan contecaya,
quil ic amo tencuaihuiz in piltontli. Amono huel
quicuacuaz in chapopotli, quil ic amo motentzoponiz
in piltontli: in icuac otlacat. Thuan amo huel
yohualnenemiz, quil cenca chocani yez in iconeuh:
no yuhqui in toquichtin: amono huel yohualnenemiz,
anoce itla  quimonamictiz,

azo  mimiquiz.

Auh inic amo yuh ipan mochiyohuaz

otztli: xaltetl, anozo tleconextli ixillan

quitema, anozo iztauhyatl. Auh in toquichtin

235. El cordon umbilical.

Capitulo décimo noveno que habla sobre la mujer

embarazada

La mujer embarazada no podrd ver a alguien que
sea ahorcado, ya que, dizque cuando diera a luz, el
nifio se enredaria por el cuello con [el cordon de] la
carne.”> Con esto mismo asustaban a las embarazadas
desde la antigliedad. También cuando la mujer esta
embarazada, cuando se eclipsa el sol o la luna, no
podia ver [el eclipse]. Dizque si lo viera, [f.20r] su
bebé tendra el labio leporino. De este modo ayudaban
a la embarazada: colocaban una navaja de obsidiana
en su vientre, dizque con esto el niflo no tendra el
labio hendido. Tampoco podra masticar chapopote,
dizque por eso el nifio no se amamantara cuando haya
nacido.?® Y no podra [la embarazada] andar por la
noche, dizque su bebé sera muy lloron. Del mismo
modo, los varones tampoco podran andar por la

noche, o se encontraran con algo, quizd morira[n].

Para que no le pase a la embarazada
de esta manera, le ponen arenisca o ceniza del

fogbn en su vientre, o estafiate. Los varones,

236. Sahagun: “También decian que la mujer prefiada, si mascaba aquel betin que llaman #zictli, la criatura cuando naciese, que le
aconteceria aquello que llaman motentzoponiz, que mueren de ello las criaturas recién nacidas, y cdusase de que cuando mama la
criatura, si su madre la saca de presto la teta de la boca, lastimase en el paladar y luego queda mortal”. Historia general de las cosas

de la Nueva Esparia, p. 282.
64



xaltetl, anozo picietl: yehica quil no oncan quicui,
in quitoa: ayomama. Auh inic neci ayomama,
icuitlapanca yuhquin poxatontli, yuhquin texotic:
anoce cuetzpalicihuiztli. Inic neci cuetzpalicihui
piltontli: ceceyohual in choca, ithuan iquexilco, iciacac
motlatlalia nacatotonti, ololtotonti, melactotonti. Auh

inic pati: quixoxotla, quiquiquixtia in nacatotonti.

Thuan in otztli: in icuac ayamo huel tlacatl
motlalia in iconeuh, quintlacahualtiaya, in icuac
hualmomana metztli: inic amo conacopaittazque,
in  metztli,

quimilhuiaya: macamo xoconittacan

mimiquiz, anoce tencuaihuiz in amoconeuh.
Inic cempohualli capitulo, itechpa tlatoa: in

ozomatli imacpal

[f20v] In ozomatli imacpal: in pochteca cenca
quitemoaya, quimopialtiaya: in icuac in campa
tiamiquia, in tlanamacaya: oncan quitecaya, quilmach
ic iciuhca aqui, iciuhca mochi cohualo in tlein

quinamaca: quil yehuatl yuh quichihuain ozomatliima:

237. Mancha azul que tienen en la espalda algunos recién nacidos.

arenisca o tabaco; ya que dizque ahi también [el
bebé] adquiere lo que llaman ayomama.®®’ Asi
aparece el ayomama, estd en sus espaldas, como
una pequeiia pasa,”® como de color azul o la
enfermedad de la lagartija. De este modo, el nifio
adquiere la enfermedad de la lagartija, llora toda
la noche y le saldran en distintos lugares verrugas
pequenas, redondas [y] alargadas en sus ingles, en
sus axilas. Asi se curan: rebanan, cortan las verrugas.

Y a las embarazadas,”’ antes de que
su bebé se forme [como] persona, las detenian
cuando se presenta la luna [llena] para que no

mirardn hacia arriba. Les decian: “{No miren la

luna! Su bebé morird o tendra el labio hendido”.

Capitulo vigésimo que habla sobre la palma de la

mano del mono

[f.20v] Los pochteca buscaban, guardaban mucho
las palmas de las manos de los monos. Cuando
comerciaban, vendian en algtn lugar, alli la ponian.
Dizque tan pronto la ponian, [tan] pronto se compra

todo lo que venden.?*® Dizque la mano del mono hace

238. En el texto ndhuatl se menciona poxatontli, que es el préstamo espafiol de la palabra pasa adaptado a la lengua nahuatl.

239. En nahuatl se coloco la palabra otztli, embarazada, en singular; sin embargo, los verbos que siguen la marcan como objeto o
sujeto en plural. Por tal razon traduzco aqui la palabra en plural, “embarazadas”.

240. Sahagun informa que “...y atn ahora se hace esto”. Historia general de las cosas de la Nueva Espania, p. 283.

65




inic motlapololtia. No yehuantin in tilmanamacaque:
in icuac acan aqui in quinamaca, in ayac quicohua: in
azo tilmatli, in anozo cueitl, anozo huipilli, quilmach:
quichilcuacualtia, inic aqui. Auh inic quichihuaya: in
icuac hualhuia inchan, quitoaya: acan oac in totiamic:
ma xoconchilcuacualtican: niman ic iitic contema,
azo ome, anozo ei in chilli: quilmach ic aquia, inic

yuh quichihuaya in, ic quitoa: quichilcuacualtia.

Inic cempohualli oce capitulo, itechpa tlatoa in

texolotl, ihuan comalli

In icuac aquin patoaya, in ichan, in itexolouh, ihuan
in icomal, ihuan in imetl: ixtlapach quimanaya: auh
in texolotl cana xomolco quipiloaya; quilmach: ic
amo quitlanizque in chane, zan ye tlatlaniz. Thuan in
yehuatl texolotl: in icuac quimaci, in quinmonhuia
quiquimichtin: in texolotl quiyahuac quihuallaza,
quilmach: intla zan cali yez: amo huel macizque
in quiquimichti, quilmach zan quimonihuatica.
Inic cempohualli omome capitulo, intechpa tlatoa

in quiquimichti

Quitoaya in ye huecauh, quilmach in quiquimichti
huel quimati, in aquin momemecatia: in azo telpochtli,

anozo, cihuatl. Inic neci in quimichin quicoyonia in

esto asi; con eso se engafian. También aquellos los
vendedores de mantas, cuando [no] funciona en ningtin
lado lo que venden, nadie compra: quiza mantas, quiza
faldas, quizé huipiles; dizque hacen comer chile [a la
mano de mono] para que funcione. De esta manera
lo hacian cuando regresaban a sus casas, decian:
“En ningun lugar fructificaron nuestros negocios.

"’

iMastiquenchile!”. Deinmediato colocan ensuinterior
quizad dos o tres chiles, dizque con eso funcionaba,

asi lo hacian. Asi dicen: “la hacen masticar chiles”.

Capitulo vigésimo primero que habla sobre el

tejolote y el comal

Cuando alguien jugaba en su casa,**!' ponia su tejolote,
y su comal, y su metate de cabeza. Colgaba el tejolote
en algin lugar, en el rincon [de la casa]. Dizque
con esto [sus rivales] no ganaran [en el juego], solo
ganard el duefio de la casa. Y este tejolote, cuando
atrapaban, capturaban ratones, al tejolote lo arrojaban
para afuera [de la casa]. Dizque si estuviera en la casa,

no podran atrapar a los ratones; dizque solo los alerta.

Capitulo vigésimo segundo que habla sobre los

ratones

Decian antiguamente, dizque los ratones sabian bien
quién se amancebaba, quizd un joven, quizd una mujer.

Asi se revela: los ratones perforan el chiquihuite, o el

241. Sahagun: “jugaban a la pelota”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 283.

66



chiquihuitl, anozo tecomatl, anozo xicalli
quitencuacuaya. No yuhque intla namique toquichtin,
anozo cihuatl: in impetl, anozo in itilma toquichtin®*?
quicoyoniaya: za[n] no yuhquin cihuatl, in icue, anozo
in ithuipil quicoyonia: ihuan nohuian tlacocoyonia in

quimichin,quilicquinezcayotia: caoquitlaxinininamic.

[f.21r] Inic cempohualli omei capitulo, intechpa

tlatoa in totolme

In totolme: in icuac tlapachoa, amo huel impan
calaqui in mocactia: oc cenca icuac in ye tlapanizque
totolti, quilmach ic mocototztlalia: amo huel
tlapanizque, cequintin ic miqui: auh in cequintin in
icuac tlacati quil zan cocototzpipil, in oncan cate
in cacalloc. Auh quil inic amo yuh mochihuazque
in, caczolli intlan

quitema in tlapachoa.

Inic cempohualli onnahui capitulo, intechpa tlatoa

in totolconentoton

Auh in icuac otlacatque in totolconentoton: ahuel
impan calaqui in momecatiani, in azo cihuatl,
in anozo toquichtin, in anozo namiqueque: in
icuac in azo oquitlaxin inamic, intla impan
ocalac, quitoa: quintlazolmictia. Auh inic neci

zan mochintin aaquetztihui inic miqui totolpipil,

242. Léase oquichtin.

tecomate, o el vaso; lo mordian.?*® Asi, si se juntaban
los varones o la mujer, el petate o la tilma de los
varones la perforaban. De la misma manera, la falda
o el huipil de la mujer lo perforaban, y los ratones
andaban perforando cosas por todos lados. Dizque

con esto revelan que le fue infiel a su conyuge.

[f.21r] Capitulo décimo tercero que habla sobre

las totolas**

Las totolas, cuando estdn empollando, [nadie] puede
entrar con ellas calzado, especialmente cuando van a
eclosionar los huevos. Dizque por eso se sientan en
cuclillas, no podran eclosionar. Algunos [polluelos]
por esto mueren, algunos cuando nacen, dizque
solo estan paralizados en el cascaron. Dizque para
que no les sucediera asi, colocan unas sandalias

viejas junto a las [totolas] que estan empollando.

Capitulo vigésimo cuarto que habla sobre los

polluelos

Cuando han nacido los polluelos, el amancebado no
puede entrar con ellos, quizd una mujer, quiza los
varones, o los casados. Cuando tal vez le fue infiel a
su conyuge, si entra con ellos, dicen: “Los mata por
ser impuro”. Y asi se exhibe a todos los que van de

sinvergiienzas, por causa de ellos mueren los polluelos

243. Sahagun: “y llaman a esto tlazolli”. Historia general de las cosas de la Nueva Espaiia, p. 283.
244. Totolin. Nahuatlismo en el espafiol de México que se utiliza para nombrar a la hembra del pavo o guajolote.

67




ic quitoa: ca tlazolmiqui: azo aca impan ocalaquico,

anozo oquimittac, anozo aca huel chane in

oquintlazolmicti: ic quimatia, in zan mochin
aaquetztihui totolme, inic miqui. Quil no yuh impan
mochihuainnamiqueque:inazocanaquitlaximainamic,
in azo cihuatl, anozo toquichtin®*: inic quimati, zan

quipiqui in aaquetztihuetzi, anoce cana motlahuitequi.

Inic cempohualli ommacuilli capitulo, itechpa

tlatoa: in icpatl quiquiti

In icpatl, in azo tilmatli, anozo huipilli, anozo

cueitl: in icuac quiquiti in chicopatilihui, in

chicohuiaquixtiuh, in tennecuiliuhtiuh, quitoaya:
quilmach amo tlacayollo in tilmahua, in huipilli:

zan cueciuhqui zan tlatlahueliloc: amo tlacayollo.

[f.21v] Inic cempohualli on chicuacen capitulo,

itechpa tlatoa in tecihuitl

In icuac quiyahui, in cenca tecihui: in aquin onca imil,
anozo ichilcuen, anozo iyecuen, ichiyan: tleconextli
quiyahuac quihualtepehua, ithualco: quilmach ic

amo tecihuiloz in imil, quil ic polihui in tecihuitl.

245. Léase oquichtin.

Asi dicen: “Mueren por una falta”. Quizé alguien
vino a entrar con ellos, o los vio, o tal vez alguno
de los duefios de la casa los matd por ser impuro.
Asi conocian a todos los que van de sinverglienzas
cuando las totolas mueren. Dizque también asi les
acontece a los casados, quiza le son infieles a su
conyuge en alguna parte, quizd sea la mujer o sean
los varones. Asi conocen [al que] engafia, al que va de

sinvergiienza. Tal vez caiga tropezando en algun lado.

Capitulo vigésimo quinto que habla sobre el hilo

de tejer

El hilo, tal vez [para una] manta, o tal vez [para un]
huipil, o tal vez [para una] falda, [si] cuando lo tejen
estamedio torcido, sale desigual, esté irregular, decian,
dizquenoesgenerosoelduenodelamanta,[elduefiodel]

huipil. Es travieso, solo es perverso, no s generoso.>*

[f.21v] Capitulo vigésimo sexto que habla sobre el

granizo

Cuando llueve, graniza mucho alld en la sementera o en
los surcos de chile, o en los surcos de frijol, [0] de chia
de alguien, arrojan cenizas del fogén en el suelo de la
entrada, en el patio. Dizque para que no haya granizo

en su sementera, dizque por eso se disipa el granizo.

246. Sahagun afiade: “Y que se parecia en que la tela se paraba bizcornada”. Historia general de las cosas de la Nueva Esparnia, p.

283.
68



Inic cempohualli on chicome capitulo, intechpa
tlatoa in tlatlahuipochti

In yohualtica nemi tlatlacatecolo: azo nanahualti,
tlahuipochtin in canin ontepoloa in techan: in
oquimittaque in azo itla ic quimpoloa in chaneque:
nimanatlancontecaitztlipuertatitlan,anozoithualco
quimana in yohualtica, quitoaya: quilmach oncan
onmotezcahuia in tlatlacatecolo, in tlahuipochtin
in tepoloa: azo micoaz, anoce cocoliztli tepan
mochihuaz. Ic niman choloa, ayocmo ceppa

tepolotihui: in icuac oquittaque itztli, atlan onoc.

Inic cempohualli on chicuei capitulo, itechpa tlatoa

in quimichin itentlacahual

In quimichin in zazo tlein quicua: ayac huel
quicualiaya, quilmach in aquin quicualia in q[ui]cahua
quimichin, itech tlatlamiz, ca mitoa: oquichtequico
in quimichin, oquichtacacua. Ipampa i, in ayac huel
quicualiaya in itentlacahual quimichin. No yuh ipan
mitoz: in aquin quicua itentlacahual quimichin, itech

tlatlamiz, in zazo tlein tlatolli, anozo in tlein polihuiz.

Capitulo vigésimo séptimo que habla acerca de la
tlahuipochtli*V

Los tlacatecolotl, quizd nahuales, las tlahuipochtli
viven de noche, dafian a la gente en sus casas.
[Cuando] los han visto, quiza con algo destruyen a
los duefios de la casa. Entonces [para prevenirse]
colocan una navaja de obsidiana en [una jicara con]
agua junto a la puerta,*® o la colocan en el patio a
la media noche, decian que, segin esto, se reflejan
alli los tlacatecolotl, las tlahuipochtli que dafian a
las personas, quiza habra muerte o acontecera sobre
la gente una enfermedad. De inmediato huyen,
ya no van destruyendo a la gente de nuevo cuando

han visto la navaja de obsidiana tendida en el agua.

Capitulo vigésimo octavo que habla acerca de las

sobras de comida del raton

Cualquier cosa que come el raton, nadie se lo comia.
Dizque quien se coma lo que el raton deja, lo culparan a
¢l falsamente. Entoncessedice: “elraton vinoarobar, se
lo comid en secreto”. Por eso nadie se comia las sobras
del raton. Del mismo modo se dird de quien se coma
las sobras del raton, que lo culpardn a ¢l falsamente

por cualquier testimonio o por lo que se perdiere.*®

247. Tipo de hechicera que causa el mal a otras personas. Reproduzco aqui la definicion que da Alfredo Lopez Austin acerca de
estas hechiceras: “Tlahuipuchtli. Su significado es “el sahumador luminoso”. Fray Juan Bautista lo define como brujo que andaba
de noche por las montafias echando fuego por la boca para espantar a sus enemigos, que enloquecian o morian a consecuencias del
susto. Torquemada lo incluye entre los nahuales, que tenian propiedad de convertirse no s6lo en animales, sino en fuegos. Por su
parte, el autor del Codice Carolino, mas racional, no cree en su existencia y estima que tales brujos no eran sino luciérnagas.” Véase
Lopez Austin, “Cuarenta clases de magos del mundo nahuatl” p. 93.

248. “Junto a la puerta” aparece en el texto nahuatl como puertatitian. Es un hibridismo compuesto de la palabra puerta y la pospo-
sicion -tlan, “junto a”, unida al sustantivo castellano con la ligadura -fi-.

249. Sahagun: “Por un falso testimonio de hurto o de adulterio o de otra cosa”. Historia general de las cosas de la Nueva Espana,
p. 284.

69




Inic cempohualli on chicunahui capitulo, itechpa

tlatoa in iztitl

Quilmach in tozti, in icuac motetequia,
atlan  contepehuaya, quilmach ipampa: in
yehuatl  ahuitzotl, cualli quixhualtizz  amo

papatzahuaz, cualli yez. Ipampa: in icuac aquin

quilaquiaya, quiquixtiliaya in izti, ihuan ixtelolo.

Inic cempohualli ommatlactli capitulo, itechpa

tlatoa in acucholiztli

In icuac aca acuchoa, quitoaya in ye huecauh:

[f22r] aquin nechitoa, aquin nechtenehua:

anoce quitoaya: aquin néchicoitoa, anoce quitoa:

aquique in noca mononotza. Quil yehuatl
quinezcayotiaya, yehuatl ic quimatia: in icuac
acuchoa, in aca canapa hueca quintenchua.

Inic cempohualli ommatlactli oce capitulo, y[n]

techpa tlatoa in pipiltotonti

In yehuantin in pipiltotonti: in icuac in oc cozolco
onoque: in icuac tlacualo, anozo itla miz; achto
lixcuac contlaliaya, quilmach ic amo tzitzicunoz,

amo motoliniz in tlein mocua, anozo mi.

Capitulo vigésimo noveno que habla sobre las ufias

Dizque nuestras ufas, cuando se cortaban, se
esparcian sobre el agua. Dizque por eso, aquel que
es el ahuizot/”’ haria que crecieran bien, no se
adelgazaran, estaran bien. Por eso, cuando [el ahuizot!]

ahogaba a alguien, le sacaba las ufias y los ojos.

Capitulo trigésimo que habla sobre el estornudo

Cuando alguno estornuda, decian antiguamente
[f.22r]: “Alguien habla de ti, alguien te menciona”;
o decian: “Alguien habla mal de ti”; o dicen:
“Algunos te difaman”. Dizque esto significaba, esto
es lo que pensaban, que cuando alguien estornuda,

alguien habla de ellos en algin Ilugar lejano.

Capitulo trigésimo primero que habla sobre los

infantes

Aquellos los infantes cuando atn yacen en la
cuna, cuando se come o se bebe algo, primero lo
colocaban en sus frentes,”' dizque para que no

sollocen, no padezcan con lo que se come o se bebe.

250. Cierto animal de la mitologia nahua parecido a un canido con una cola larga en cuyo extremo tiene una mano que utilizaba para

atrapar personas en los lagos, ahogarlas y alimentarse de ellas.

251. Sahagun: “Ponianle un poco en la boca de lo que comian”. Historia general de las cosas de la Nueva Esparia, p. 284.

70



Inic cempohualli ommatlactli omome capitulo,

itechpa tlatoa in ohuatl

In yehuatl ohuatl: quilmach ayac huel yohualtica

quicuacuaz: in aquin yohualtica quicuacuaz
quilmach ic tlancualoz: yehuatl yuh quichihua
in aquin tlancualo: in yohualtica oquicuacua
ohuatl. Auh intla za quicuacuaz tepiton: achtopa

quitotonia tleco, quil ic amo yuh ipan mochihuaz.

Inic cempohualli ommatlacomei capitulo, itechpa

tlatoa: in calcuahuitl nanatzca

In icuac cemilhuitl, anozo yohualtica in tlatlatzca,
in yuhqui popoztequi: anoce huel poztequi in
calcuahuitl, quitoaya, quil yehuatl quinezcayotia in
azo ye miquiz in chane, anoce ye mococoz, anoce
ipilhuan, anoce ihuayolque in huel onca[n] nemi ichan.
ommatlactli onnahui

Inic cempohualli

capitulo, itechpa tlatoa in metlat]
In yehuatl metlatl, quimotetzahuiaya in nican tlaca: in
icuacacaoncanteztocinhualpoztequi:icneciaquilmach
ye miquiz in otecia, anoce yehuatl in chane, anozo**

impilhuan, anoce ceme miquizque in inchantlaca.

Capitulo trigésimo segundo que habla sobre la

caia verde de maiz

Esta cafia verde de maiz, dizque nadie la masticara de
noche. Quien la mastique de noche, dizque por eso le
doleréan los dientes. Esto mismo lo hace quien tiene
dolor de dientes. Y si la mordiere un poco, primero la

calienta en el fuego, dizque para que no le pase asi.

Capitulo trigésimo tercero que habla sobre el

rechinar de los maderos de la casa

Cuando en el dia o en la noche rechinan como si
se quebraran, o los maderos de la casa se quiebran,
decian que, al parecer, esto significaba que quiza el
duefo de la casa morira, o enfermard; o [enfermaran]

sus hijos o los familiares que vivan alli en su casa.

Capitulo trigésimo cuarto que habla sobre el metate

A este metate, la gente de aqui lo tomaban por
presagio. Cuando alguien estd moliendo alli, [y] se
rompe, con esto se demuestra dizque morira el que
molia o aquel que es duefio de la casa, o sus hijos,

o morira cada uno de los habitantes de su casa.

252. En el Codice florentino se registrd anoco, pero es un error del copista.

71




Inic cempohualli on caxtolli capitulo, itechpa

tlatoa in calmamaliliztli

In icuac aquin mocaltiaya: in icuac calmamali,

mochintin quicentlalia in huehuetque, imixpan
in tlecuauhtlazaya. Intla iciuhca quitlaza, in amo
huecauhtica, quitoa: quilmach mopaquiltitiez,
huellamattiez in chane: in omocalti. Auh intlaca
yaxcan huetzi in tletl, quilmach ic quittaya in

huehuetque: amo pactiez, amo huellamatiez in chane.

[f.22v] Inic cempohualli on caxtolli oce capitulo,

itechpa tlatoa: in temazcalli

In temazcalli, in oncan netemalo: intlanel cenca
totonqui, intla ompa yaz, in motenehua cocoa: nima[n]
quipouhtitlaza, quipoloa inic cenca totonqui ocatca in
temazcalli: intlanel zan quiyahuac onmoquetzatiuh: oc
cenca intla tehuan motemaz. Auh inic patiz quil nappa
in huel inoma contlazaz, in conatequiz tapalcatl: quil ic

amo quipoloz, inic totonqui: zan oc cenca totonqui yez.

Capitulo trigésimo quinto que habla sobre la

accion ritual de encender un fuego nuevo

Cuando alguien edificaba una casa, cuando se
encendia el fuego nuevo, todos reunen a los
ancianos, en su presencia barrenan los bastones del
fuego. Si lo encienden réapido, sin tardanza, dicen,
dizque el duefio de la casa, el que la edifico, seria
feliz, seria prospero. Y si el fuego no caia, en ese
momento, dizque con esto los ancianos veian que

el duefio de la casa no seria feliz, no seria prospero.

[f.22v] Capitulo trigésimo sexto que habla sobre el

temazcal

El temazcal es donde se bafian, aunque es muy
caliente. Si [alguien] fuera alld de los que llaman
cocoa®* (mellizos), entonces lo desprecian, [porque]
el temazcal pierde todo su calor. Aunque solo
est¢ parado en la puerta, mucho mas si se bafa
junto a la gente. Para remediarlo, dizque ¢l mismo
arrojaba, esparcia el agua [en un] vaso de barro
a las cuatro direcciones. Dizque con esto no se

perdera el calor, sino que estard mucho mas caliente.

253. “Caer el fuego” es una expresion utilizada en nahuatl para aludir el encendido del fuego.
254. También es la forma plural de coatl, “serpiente”. A los mellizos también se les nombra en el espaiiol de México como coates,

que es un nahuatlismo derivado de coatl.

72



Thuan in ome[n]tin tlacati, in mitoa cocoa,
quilmach in canin tlapalo, in quipa tochomitl:
amo huel ompa calaqui: intla ompa calaquiz,
quilmach quixoxa, quipitza in tlapalli: amo cualli
in quiza, zan mocuicuicuiloa: oc cenca yehuatl
in chichiltic. Auh inic pati, achi contlapaloltia

in tlapalatl: quil ic amo itlacahuiz in tochomitl

No ihuan in yehuantin in mitoa cocoa, in canin
mopahuaci tamalli: amono huel ompa calaqui: yehica
quilmachintlaompacalaquizque,noquixoxaintamalli,
thuan in comitl: amo huel icuci, intlanel cemilhuitl:
zan chichicoicuciz in tamalli. Auh inic pati, inic amo
yuh mochihuaz: in icuac tla ocalaquito, contlatiz in
comitl. Auh intlanoce ixpan mocontema tamalli,

centetl ipan contlalilia: quilicamo itlacahuiz in tamalli.

Inic cempohualli on caxtolli omome capitulo,

itechpa tlatoa: in icuac huetzi intlan pipiltotonti

In icuac huetzi intlan pipiltotonti: in tenanhuan
itlacoyocco contlaza in quimichin, anoce impilhuan,
quimilhuia: itlacoyocco xictlali in quimichin:
yehica quil intlacamo yuh quichihuazque, amo

huel ixhuaz in itlan piltontli: zan tlancotoctic yez.

Y los que nacen de dos, que se dicen cocoa,
dizque no pueden entrar alli, donde se tifie, [donde]
tinen la piel de conejo. Si entraran alli, dizque le
hacen mal de ojo, soplan el color, [ya] no queda
bien, s6lo se pinta de diversos tonos, mucho mas
con éste, el color rojo. De este modo lo remedian,
le ofrecen a beber el agua con la que pintan, dizque

con esto ya no estropearian la piel de conejo.

Y también de aquellos los llamados cocoa,
tampoco pueden entrar alli donde se cuecen los
tamales, ya que, dizque si entraran alli, también
le hacen mal de ojo a los tamales y a la olla. No se
cuecen bien aunque [estén] todo el dia, los tamales
se cuecen mal. Y asi lo remedian para que no pase de
ese modo, en el momento, si fue a entrar, esconderan
la olla. Y si por casualidad ponen a cocer los tamales
frente a ¢l, [el mellizo] coloca uno en [la olla],

dizque para que los tamales no se echaran a perder.>

Capitulo trigésimo séptimo que habla de cuando

se caen los dientes de los ninos

Cuando se caen los dientes de los nifnos, las madres
los arrojan al agujero de un raton, o le dicen
a sus hijos: “jArrdjalos al agujero del raton!”.
Porque si no lo hacen de esta manera, no creceran

bien los dientes del nifio, solo sera desdentado.

255. Sahagun afiade otro remedio en la parte castellana: “hacianle que ¢l mismo puesiese el fuego a la olla echando lefia debajo de

ella”. Historia general de las cosas de la Nueva Espana, p. 285.

73




74




75



BIBLIOGRAFIA

BALLESTEROS-Gaibrois, Manuel. (1964). Codices matritenses de la Historia General de las Cosas de la Nueva
Espania de Fr. Bernardino de Sahagun, 2 vols., Madrid, Seminario de Estudios Americanistas de la
Universidad de Madrid, José Porrtia Turanzas.

BartoLo RonquiLLo, Apolonio, (2019), “El buho anuncia una muerte”, en La experiencia literaria en lenguas
indigenas mexicanas. Creacion y critica, Pilar Maynez Vidal y Felipe Canuto Castillo (edicion),
Meéxico, Universidad de Guanajuato, pp. 64-65.

Bavarpi Lanperos, Citlalli, (2019), “El mundo en el papel. Oralidad y escritura, un acercamiento a las letras
indigenas”, en La experiencia literaria en lenguas indigenas mexicanas. Creacion y critica, Pilar

Maynez Vidal y Felipe Canuto Castillo (edicidon), México, Universidad de Guanajuato, pp. 185-200.
BEeristAN, Helena, (1995), Diccionario de retorica y poética, 7* edicion, México, Porrua.

BurkHART, Louise M., (1986), “Moral Deviance in Sixteenth-Century Nahua and Christian Thought: The
Rabbit and the Deer”, en Journal of Latin American Lore, 12: 2, pp. 107-139.

CastiLLo, Cristébal del, (2001), Historia de la venida de los mexicanos y de otros pueblos e historia de la
conquista, edicion y traduccion de Federico Navarrete, México, Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes (CONACULTA), 2001.

CovarruBias Orozco, Sebastian de, (1998), Tesoro de la lengua castellana, o espariiola, 4* edicion, edicion de
Martin de Riquer de la Real Academia Espafiola, Barcelona, editorial Alta Fulla.

CHRISTENSON, Allen J., (2012), “Tipos de paralelismo en el Popol Vuh”, en Popol Vuh, traduccion del quiché
al inglés, notas e introduccion de Allen J. Christenson, traduccion del inglés de Gloria S. Meléndez,

México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Fondo de Cultura Econdémica, pp. 58-65.

DiBBLE, Charles, (1999),“Los manuscritos de Tlatelolco y México y el Cddice Florentino” en Estudios de
Cultura Ndhuatl, 29, pp. 27-64.

Garcia Lorca, Federico, (2003), “Bodas de sangre”, en Federico Garcia Lorca, Libro de poemas. Poema del
cante jondo. Romancero gitano. Poeta en Nueva York. Odas. Llanto por Sanchez Mejias. Bodas de

sangre. Yerma, 17* edicion, prologo de Salvador Novo, México, Porraa, pp. 163-195.
GARIBAY, Angel Maria, (1999), La llave del nahuatl, México, Porria, Sepan cudntos.
Howmero, (1996), “Libro II”” en [liada. Libros I-XII, introduccién, version ritmica y notas de Rubén Bonifaz

Nufo, México, Universidad Nacional Autonoma de México, Coordinaciéon de Humanidades, pp. 19-
44,

76



Jauss, Hans Robert, (2008), “Historia de la literatura como una provocacion a la ciencia literaria”, en
Dietrich Rall (compilador), En busca del texto. Teoria de la recepcion literaria, México, Universidad
Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Sociales, Centro de Ensefianza de lenguas
Extranjeras, pp. 55-59.

JoHaNssoN, Patrick, (2004), “Retorica ndhuatl o la teatralidad del verbo”, en Helena Beristadin y Gerardo
Ramirez Vidal (compiladores), La palabra florida. La tradicion retdrica indigena novohispana,
Meéxico, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Filologicas, pp. 57-
72.

Libro de Chilam Balam de Chumayel, (2013), 5* edicion, prologo y traduccion de Antonio Mediz Bolio,

México, Universidad Nacional Autébnoma de México, Biblioteca del Estudiante Universitario, 21.

LeON-PortiLLA, Miguel, (2008), “Los maestros prehispanicos de la palabra”, en Obras de Miguel Leon-Portilla.
Tomo V. Literaturas indigenas. Volumen 1, México, Universidad Nacional Autonoma de México, El
Colegio Nacional, pp. 15-36.

Loprez Austin, Alfredo, (1967), “Cuarenta clases de magos del mundo nahuatl”, en Estudios de Cultura
Ndahuatl, 7, pp. 87-117.

Lorez AusTiN, Alfredo, (2008), Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols.,

México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas.

Lopez AusTiN, Alfredo, (2017), “Introduccion”, en Alfredo Lopez Austin, Augurios y abusiones, introduccion,
version, notas y comentarios de Alfredo Lopez Austin, México, Universidad Nacional Autébnoma de

Meéxico, Instituto de Investigaciones Historicas, pp. 7-15.

Lorez AusTin, Alfredo, (2019), “Las senales. La palabra tetzahuitl y su significado cosmoldgico” en Estudios
de Cultura Nahuatl, 57, pp. 13-38.

MacaLront KerpEL, Diana, (2014), Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creacion del Codice
Florentino, México, Universidad Nacional Autdbnoma de México, The Getty Research Institute. MAYNEZ,
Pilar, (2002), El calepino de Sahagun: un acercamiento, México, Fondo de Cultura Economica,
Universidad Nacional Autonoma de México.

MAvNEz, Pilar (ed.) y José Rubén Romero (ed.), (2007), “El Codice florentino: su transcripcion y traduccion”,
en El universo de Sahagun, pasado y presente. Cologquio 2005, México, Universidad Nacional

Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Historicas, pp. 49-55.

77




MAvNEz, Pilar, (2011), “Paleografia y traduccion del ndhuatl al espafiol del ‘Arte adivinatoria’ (Codice floren-
tino)”, en Estudios de Cultura Nahuatl, 42,2011, pp. 401-418.

MoLiNa, Alonso de, (1970),Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, edicién

facsimilar de la de 1571, estudio preliminar de Miguel Leon-Portilla, México, Porraa.

MoLina, Alonso de, (2013), Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, 6* edicion,

estudio preliminar de Miguel Leon-Portilla, México, Porraa.

MontEs DE Oca, Mercedes, (2013), “El paralelismo”, en Los difrasismos en el ndhuatl de los siglos XVI y
XVII, México, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Filolégicas,
pp. 28-36.

Ormos, Andrés de, (2011), Huehuetlahtolli. Testimonios de la antigua palabra, edicidon y estudio introductorio

de Miguel Leon-Portilla, traduccion de Librado Silva Galeana, México, Fondo de Cultura Econdmica

ONG, Walter J., (2009), Oralidad y escritura: tecnologias de la palabra, traduccion de Angélica Sherp, México,

Fondo de Cultura Econdmica.

PastraNA FLorES, Miguel, (2014), “La idea del tetzahuitl en la historiografia novohispana. De la tradicion
nahuatl a la ilustracion. Comentarios preliminares”, en Estudios de Cultura Nahuatl, vol. 47, pp. 237-
252.

PastraNa FLORES, Miguel, (2009), “I. Los presagios”, en Miguel Pastrana Flores, Historias de la conquista.
Aspectos de la historiografia de tradicion ndhuatl, México, Universidad Nacional Autonoma de

México, Instituto de Investigaciones Historicas, pp. 15-63.

Ruiz pE ALARCON, Hernando, (1988), “Capitulo IX. De otras supersticiones y abusos que en Espafia llaman
agiieros” en Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicas que hoy viven entre los indios
nturales desta Nueva Espana. Escrito en 1629, introduccion de Ma. Elena de la Garza S, México,

Secretaria de Educacién Publica, pp. 70-72.

SaHAGUN, Bernardino de, (1905), Historia general de las cosas de la Nueva Espana por fray Bernardino
de Sahagun. Codices matritenses que se conservan en las Bibliotecas del Palacio Real y de la Real
Academia de Historia, 4 vols. (VI-VIII), edicion de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, Hauser y
Menet, 1905-1907; vol. 6.

SAaHAGUN, Bernardino de, (1979), Florentine Codex: General History of the Things of New Spain, 13 vols.,
edicion y traduccion de Arthur J. O. Anderson y Charles E. Dibble, Santa Fe, Nuevo México, School
of American Research and The University of Utah, 1950-1982, tomo 5.

78



SaHaGUN, Bernardino de, Codice Florentino, Manuscrito 218-220 de la coleccion palatina, Biblioteca Medicea
Laurenciana, 3 vols., México, Reproduccion facsimilar del Gobierno Mexicano, 1979, tomo 1.

SaHAGUN, Bernardino de, Primeros memoriales de fray Bernardino de Sahagun, edicion facsimilar, Norman,
University of Oklahoma Press. 1993.

SaHacUN, Bernardino de, (1999), Historia general de las cosas de la Nueva Espania, edicion de Angel Maria

Garibay, México, Porrua.

SaHaGUN, Bernardino de, (2006), “Libro Quinto”, en Fray Bernardino de Sahagun, Historia general de las
cosas de la Nueva Esparia, 5* edicion, 4 tomos, edicidn, numeracion, anotaciones y traduccion de
Angel Maria Garibay K., México, Porrta, t. II, pp. 13-39.

SAaHAGUN, Bernardino de, (2024), “Libro Quinto”, en Codice Florentino, traduccion de Juan Carlos Torres.

México.
SiveoN, Rémi, (1997), Diccionario de la lengua ndahuatl o mexicana, México, Siglo XXI, décimo cuarta

edicion en espaiol.

Srovski, Victor, (1999), “El arte como artificio”, en Teoria de la literatura de los formalistas rusos, 10

edicidon, México, Siglo veintiuno.®

Traouvenort, Marc, (2011), “La normalizacion gréafica del Codice Florentino” en Segundo coloquio. El universo
de Sahagun, pasado y presente, 2008, México, Universidad Nacional Autobnoma de México,

Instituto de Investigaciones Bibliograficas, Instituto de Investigaciones Historicas, pp. 159-176.

Recursos digitales

COpICES MATRITENSES de la Real Biblioteca (Madrid), Reproduccion digital de la Biblioteca Digital Mexicana A.

C., recurso digital disponible en http://bdmx.mx/documento/bernardino-sahagun-codices-matritenses

WIMMER, Alexis, Dictionaire de la langue Nahuatl Classique, recurso digital disponible en http://sites.estvideo.

net/malinal/.

79




